
Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

322

Educación Superior e interculturalidad: Una 
aproximación al caso ecuatoriano

Higher Education and Interculturality: An Approach an 
Ecuadorian Case

Germán Flores Bonilla
Universidad Nacional de Educación, Ecuador.

ORCID iD: https://orcid.org/0009-0009-5640-0824
Email: german.flores@unae.edu.ec 

Carlos Paucar Pompoza
Universidad Nacional de Educación, Ecuador.

ORCID iD: https://orcid.org/0009-0003-9985-2368
Email: carlos.paucar@unae.edu.ec

Patricia Pérez Morales
Universidad Nacional de Educación, Ecuador.

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0001-7066-5655
Email: patricia.perez@unae.edu.ec

Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua
Universidad Nacional de Educación, Ecuador.

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0001-7066-5655
Email: fausto.quichimbo@unae.edu.ec

Recibido / Received: 09/06/2025
Aceptado / Accepted: 22/11/2025

Resumen: La interculturalidad y la educación superior orientada a los pueblos indígenas han adquirido 
relevancia en las últimas décadas, en medio de tensiones entre quienes demandan una educación 
pertinente y un Estado que promueve un sistema general y homogeneizador. Este artículo analiza las 
disputas y tensiones entre los diferentes actores en torno al discurso de la interculturalidad y la educación 
superior, enfocándose en el marco normativo, especialmente el Reglamento de Régimen Académico 
que regula a las Instituciones de Educación Superior (IES) en el Ecuador. Mediante un análisis de la 
normativa nacional e internacional, se observa que la incorporación de políticas de interculturalización 
en la educación superior es aún incipiente, marcada por tensiones entre los actores involucrados y 
limitada principalmente a la formación docente, sin alcanzar plenamente otras dimensiones sociales. Este 
estudio destaca la importancia y los desafíos de avanzar hacia una verdadera educación intercultural. 

Palabras clave: Educación superior, interculturalidad, diversidad, pueblos indígenas.

Abstract: Interculturalism and higher education for Indigenous peoples have gained relevance in 
recent decades, amid tensions between those demanding relevant education and a State that promotes a 
general and homogenizing system. This article analyzes the disputes and tensions among different actors 
surrounding the discourse of interculturalism and higher education, focusing on the regulatory framework, 
especially the Academic Regime Regulations that govern Higher Education Institutions (HEIs) in Ecuador. 
Through an analysis of national and international regulations, it is observed that the incorporation of 
interculturalization policies in higher education is still incipient, marked by tensions between the actors 
involved, and limited primarily to teacher training, without fully addressing other social dimensions. This 
study highlights the importance and challenges of moving toward truly intercultural education.

Keywords: Higher Education, Interculturality, Diversity, Indigenous People.

Cómo referenciar este artículo / How to Reference this Article
Bonilla, G. F., Pompoza, C. P., Morales, P. P., & Quichimbo Saquichagua, F. F. (2025). 

Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano. Foro de 
Educación, 23(2), 322-337. doi: https://doi.org/10.14201/fde.23217

https://orcid.org/0009-0009-5640-0824
mailto:german.flores@unae.edu.ec
https://orcid.org/0009-0003-9985-2368
mailto:carlos.paucar@unae.edu.ec
https://orcid.org/0000-0001-7066-5655
mailto:patricia.perez@unae.edu.ec
https://orcid.org/0000-0001-7066-5655
mailto:fausto.quichimbo@unae.edu.ec
https://doi.org/10.14201/fde.23217


Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

323

1. Introducción
El siglo XX ha sido testigo de una creciente diversidad, contrariamente a los designios 

de las intenciones de homogenización. Las diversidades han emergido producto de dos 
vertientes: los flujos migratorios, y la movilización de grupos que buscan afirmar sus 
identidades. En este contexto, el multiculturalismo y la interculturalidad surgen como 
enfoques fundamentales para gestionar las diversidades nacionales, culturales y étnicas. 

El multiculturalismo, que apareció en los años sesenta y setenta en Estados 
Unidos y Canadá, se consolidó en los noventa como un paradigma teórico, que buscó 
la inclusión social y económica de las minorías, especialmente de las poblaciones 
indígenas, en el marco de las democracias liberales. Pero, su rol se ha limitado a 
gestionar la diversidad, sin transformar las estructuras de poder institucionalizadas 
ni interpelar las relaciones de dominación históricamente establecidas. Su papel ha 
sido instrumental para garantizar de forma efectiva la gobernanza en los países. 

Por su parte, la interculturalidad se plantea como una propuesta más crítica, pero 
también responde a las propias constelaciones del poder (Dietz y Mateos Cortés, 
2019) desde donde se plantean. En América Latina, la interculturalidad está ligada 
al problema indígena producto de las relaciones de dominación y subalternidad 
perpetuadas desde la colonia.

En el caso ecuatoriano, la interculturalidad se ha convertido en un proyecto político y 
epistémico estratégico, propuesto por el movimiento indígena. El levantamiento de 1990 
marcó un punto de inflexión, visibilizando a los pueblos y nacionalidades originarias 
como actor político capaces de cuestionar el proyecto modernizador del Estado-nación. 
En este contexto, para el movimiento indígena, la interculturalidad busca transformar 
la estructura de poder colonial, patriarcal y eurocéntrica, con el objetivo de construir un 
Estado plurinacional e intercultural que garantice relaciones justas, simétricas y equitativas.

La interculturalidad propuesta desde el movimiento indígena ha tenido sus bases 
en la educación con la creación de la Dirección Nacional de Educación Intercultural 
Bilingüe (DINEIB) en 1988. Por parte del Estado, las intenciones de abordar el tema 
indígena como un mecanismo de asimilación cultural se evidencia desde mediados 
de 1940. Sin embargo, la propuesta indígena hacia la construcción de una sociedad 
intercultural se concretó en la Constitución de 2008, lo que llevó a la promulgación 
de la Ley Orgánica de Educación Intercultural (LOEI) en 2011, que transformó 
el sistema educativo ecuatoriano en el subsistema intercultural y el subsistema 
intercultural bilingüe para poblaciones con presencia indígena. La comprensión de 
la interculturalidad desde el Estado ha sido más relacional y funcional, enfocándose 
en la convivencia, la armonía, el diálogo interpersonal, pero sin resolver las causas 
que han generado las asimetrías que se ha señalado.

En la educación superior, el Reglamento de Régimen Académico (RRA) de 2013 promueve 
la incorporación del enfoque intercultural en la docencia, investigación y vinculación de las 
Instituciones de Educación Superior (IES). Para el 2022 el RRA elimina contenidos clave 
y restringe a la interculturalidad a una normativa específica para instituciones concretas. 
Esto evidencia las continuas tensiones y conflictos entre las visiones del Estado y las 
demandas de los movimientos sociales, en particular los pueblos indígenas. 

Este análisis busca contribuir a una comprensión más profunda de este complejo 
proceso y de los desafíos aún pendientes en la construcción de una sociedad 
ecuatoriana intercultural y plurinacional como lo plantea la Constitución vigente, 
sobre todo, las poblaciones minoritarias que han sido excluidas históricamente.



Germán Flores Bonilla / Carlos Paucar Pompoza / Patricia Pérez Morales / Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

324

2. Materiales y métodos
El presente trabajo fue organizado en tres momentos. En una primera fase, se 

analizaron las aproximaciones conceptuales fundamentales relacionadas con el 
multiculturalismo y, posteriormente la interculturalidad como una de las formas de 
gestionar la diversidad. Luego de este análisis desde las diferentes perspectivas, se 
articulan las propuestas de interculturalidad planteadas por el movimiento indígena 
ecuatoriano, concebidas como un proyecto político y epistémico orientado a las 
transformaciones de las estructuras de dominación y exclusión. 

Por otra parte, se analiza las propuestas primigenias de interculturalidad en la educación, 
planteadas desde el Estado para el Sistema Nacional de Educación, y se concluye con 
un análisis de la normativa de educación superior vinculada a la interculturalidad.

Para la elaboración de trabajo, fue necesario revisar diversas normativas, tales como 
la Constitución de la República de 2008 y las constituciones anteriores que abordaron la 
educación dirigida a la población indígena, así como el tratamiento de la interculturalidad; 
los Reglamentos de Régimen Académico desde 2015 hasta 2022; además de leyes 
orgánicas, acuerdos, resoluciones, entre otros. El criterio para la selección de los 
documentos se basó en que esté relacionado con las políticas de educación orientadas 
a los pueblos indígenas, en especial tengan referencia a la interculturalidad.

El material bibliográfico y documental recolectado, fue organizado en una matriz 
que permitió debatir sobre el carácter y dimensión de cada artículo, para luego 
sistematizarlos y redactarlos. La matriz de análisis comprendió la organización de 
datos en siguientes dimensiones: objetivos de la norma o instrumento de análisis, 
políticas institucionales, principios y valores; por otra parte, se consideró los aspectos 
a analizar por períodos (desde 1945 hasta la actualidad) y las evidencias de la norma, 
tales como constituciones, leyes, reglamentos, acuerdos. Este material se acumuló 
en un drive para el acceso de los autores y del equipo de investigación.

3. Resultados
En los siguientes apartados se realiza reflexiones basadas en los fundamentos 

conceptuales relacionados con el enfoque del multiculturalismo, entendido como un 
primer eslabón en la gestión de las diversidades nacionales, culturales y étnicas. 
Posteriormente, se analiza y reflexiona sobre el enfoque intercultural como un proyecto 
del Estado-nación, así como las propuestas de los nuevos movimientos sociales, 
en particular el movimiento indígena. Finalmente, se concluye con una primera 
aproximación a la normativa propuesta para la interculturalización de la educación 
superior, representada por el Reglamento de Régimen Académico. 

4. Discusión

4.1. El multiculturalismo y pluriculturalismo en la gestión de la diversidad 

El siglo XX se ha caracterizado por dos fenómenos trascendentales, por un lado, 
los altos flujos migratorios internacionales (De Vallescar, 2000) que ha convertido 
a casi todos los países en poliétnicos. A criterio de Kymlicka (1996) este pluralismo 
tuvo su origen en la migración individual y familiar. De otra parte, más grupos se han 
movilizado para la afirmación de su identidad, dando paso a la “era del nacionalismo” 



Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

325

según el mismo autor. Estos dos grandes acontecimientos a nivel global han dado 
paso a un cuestionamiento de la norma establecida de convivencia en cada uno de 
los países. Se ha planteado entonces una nueva exigencia por parte de las minorías 
étnicas y nacionales: la política de la diferencia cultural. Esto daría lugar según Taylor 
(1993) a las políticas de reconocimiento de los grupos minoritarios o subalternos lo 
que más tarde se denominaría la política del multiculturalismo. 

Siguiendo las reflexiones de Kymlicka (1996), una vez finalizada la guerra fría, los 
grupos étnicos y nacionales plantean en el escenario político nacional e internacional 
las reivindicaciones de sus derechos tanto individuales, pero sobre todo colectivos. 
Estas medidas en un principio son percibidas como amenazas para las democracias 
liberales, pero posteriormente se admite que las reivindicaciones étnicas y nacionales 
son consistentes con los principios de las democracias liberales de occidente: libertad 
individual y justicia social. 

A estos principios liberales se suman otros, como la autonomía. Las sociedades 
con el propósito de garantizar las democracias liberales, consideran la posibilidad de 
gestionar estos principios de manera justa y pacífica. Sin embargo, no todos los grupos 
son pacíficos, muchos de ellos están cargados de odio, intolerancia, y abusan del poder 
sobre las minorías étnicas y nacionales mediate la segregación racial, la limpieza étnica, 
la injusticia y el genocidio, como en el caso de Yugoslavia o Ruanda (Kymlicka, 1996).

El objetivo de las democracias liberales es que las personas estén dispuestas 
y sean capaces de gobernarse a sí mismas, tanto en la vida política como en la 
personal. Desde esta perspectiva, se sostiene que los derechos de las culturas 
minoritarias no solo son consistentes con la libertad individual, sino que, en realidad, 
pueden fomentarla. Para ello, varios autores como Zevallos (2013), Tubino (2002), 
entre otros, plantean que es necesario guiarse en base a los siguientes principios: 
tolerancia, adopción restrictiva y garantía de derechos de las minorías.

El principio de la tolerancia, -es decir, el respeto a la diversidad cultural y a la 
pluralidad política- nos sitúa en los valores y creencias de unos como condición 
indispensable para la convivencia. Esto implica aceptar y respetar al diferente 
como un interlocutor con plenos derechos en el diálogo público, lo que conlleva a 
reconocer la autonomía propia y a ser tolerantes con la autonomía de otros. Tubino 
(2002) señala que el liberalismo no puede imponer la autonomía a quien no la desea; 
lo que sí podría hacer es construir las condiciones que hagan posible su desarrollo.

Por otro lado, de acuerdo a Kymlicka (1996), el principio de adopción restrictiva 
de las formas de diversidad cultural conlleva a aceptar y adoptar las formas de 
diversidad cultural. Para las democracias liberales, las culturas minoritarias pueden 
conservarse como comunidades culturalmente diferentes y a autogobernarse bajo 
los principios mínimos liberales de libertad, igualdad y autonomía. 

Las estrategias de las democracias liberales de occidente para la imposición del 
liberalismo en minorías no liberales han cambiado: pasaron desde las invasiones 
extranjeras (conquistas), luego los liberales contemporáneos han optado por fomentar 
los valores de libertad mediante la educación, la formación o incentivos económicos; 
y las imposiciones coercitivas para minorías nacionales (Zevallos, 2013).

Finalmente, el principio de garantía a los derechos de las minorías frente a las 
decisiones que puedan tomar en conjunto de la sociedad. En este sentido, Zevallos 
(2013) menciona que es un deber moral por parte de las democracias liberales proteger 
a las culturas minoritarias frente a un posible impacto desestabilizador al interior del 



Germán Flores Bonilla / Carlos Paucar Pompoza / Patricia Pérez Morales / Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

326

grupo, frente a las decisiones que pueda tomar la sociedad mayoritaria o dominante. 
Desde esta perspectiva, el autor propone la necesidad de una protección externa 

(de la sociedad en la que está englobada) para la concesión de derechos diferenciados 
culturalmente: a) derechos especiales de representación que permita a miembros de 
culturas minoritarias accedan a espacio públicos; b) derechos de autogobierno que 
gestionen políticas públicas relacionadas con la educación, lengua, explotación de 
recursos naturales; y c) derechos poliétnicos para proteger las prácticas culturales 
y religiosas que no se encuentran legitimadas en la sociedad hegemónica y por lo 
tanto están en desventaja en la legislación.

De este modo, las poblaciones indígenas en marco del multiculturalismo, son considerados 
por los Estados como una presencia ausente dentro de la sociedad. Es decir, están sin 
estar y son sin ser. Por lo tanto, el Estado “acepta” la presencia del “otro” en la sociedad. 

A partir de este contexto, las democracias liberales han diseñado estrategias para 
gestionar las diversidades culturales, nacionales y étnicas. Una de estas formas de 
gestión ha sido la multiculturalidad, que Tubino (2002), considera un peldaño que permite 
sentar las bases de la interculturalidad, ya que establece mecanismos para la promoción 
de la igualdad en la diferencia. Por su parte, las estrategias interculturales promueven la 
interacción dialógica y la recreación recíproca de las identidades. Según este mismo autor. 

Pero buscando la genealogía del discurso del multiculturalismo encontramos que 
este término entró en “uso” en los años sesenta y setenta en Estados Unidos y Canadá 
para la generación de un conjunto de políticas de reconocimiento a la diferencia 
cultural. Según Baumann (1999), la exclusión de las personas pertenecientes a 
“minorías” genera el problema central entre Estado-nación y el proyecto multicultural. 

Posteriormente, en los años noventa asume la categoría de paradigma teórico 
en base a una diversidad de trabajos entre los que se destaca los de Kymlikca. 
Por tanto, la otredad, desde la lógica de las democracias liberales plantean tres 
principios: la igualdad, la libertad y la autonomía. El autor propone como condición de 
convivencia el derecho a la igualdad en entre culturas partiendo del reconocimiento 
de los derechos colectivos que no contravienen los principios liberales, incluida la 
tolerancia y la libertad personal (Cruz Rodríguez, 2014).

La multiculturalidad responde a contextos histórico-políticos y se manifiesta en 
diversas formas: multiculturalidad conservadora pasiva, multiculturalidad humanista 
liberal, multiculturalidad liberal de izquierda y multiculturalidad crítica (Williamson, 
2004). Desde la perspectiva sociológica, la multiculturalidad es analizada desde 
dos vertientes: la multiculturalidad que tiene un carácter descriptivo de la sociedad 
contemporánea, su rol es de diagnóstico y no propone transformaciones estructurales, 
por lo tanto, tiene una posición neutral, no politizada.

La otra vertiente, se refiere a la aceptación reconstructiva y crítica de la multiculturalidad 
que se origina en las sociedades capitalistas europeas y norteamericanas que enfrentan 
realidades específicas de las minorías migrantes que se enfrentan a conflictos como 
multi-etnicidad, la xenofobia, el racismo y el multilingüismo (Williamson, 2004). En esta 
misma línea de pensamiento el multiculturalismo se articula como un paradigma que 
facilita la integración de varias diferencias, en el que el discurso sobre la inmigración 
se adopta como una manifestación de diversidades alternativas que incluyen, entre 
otras: las variaciones étnicas, de género y generacionales. 

En relación a la incorporación de la diversidad étnica, particularmente la 
indígena. Williamson (2004) indica que el concepto de multiculturalismo, ha sido 



Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

327

asumido como un nuevo indigenismo asimilacionista desde los aparatos del Estado. 
Además, plantea que “el multiculturalismo no ha sido una demanda indígena, sino, 
del Estado, Intelectuales y Organismos Internacionales” (Williamson, 2004, p. 29), 
constituyéndose en una de las formas más efectivas de garantizar la gobernanza 
(Dietz y Mateos Cortés, 2019).

4.2. La interculturalidad y relaciones plurales

La interculturalidad en la teoría social surge como categoría para explicar 
determinados fenómenos, en particular las relaciones entre diversos. Esta categoría, 
al plantearse como un espacio de disputa y atravesar distintas temporalidades, se 
convierte en una ideología y un proyecto político y epistemológico, así lo asume 
el movimiento indígena ecuatoriano. En las siguientes líneas se abordan algunas 
categorías que permiten comprender ciertos aspectos del enfoque intercultural, 
las tensiones y acercamientos ideológicos y políticos entre los diversos actores, 
especialmente entre el Estado y el movimiento indígena, que en el caso ecuatoriano 
propone esta nueva forma de gestionar la diversidad cultural y étnica. 

La interculturalidad tiene sus orígenes desde dos vertientes. Por un lado, en el 
ámbito educativo, que surge en los años sesenta y se extiende significativamente en 
los setenta. La propuesta educativa intercultural en Estados Unidos se relaciona con 
una mayor conciencia frente a la naturaleza de la diversidad cultural y sus conflictos. 
En Europa, la preocupación por las diversidades culturales surge con más fuerza por 
los años ochenta, a partir de la masiva inmigración “que genera una yuxtaposición 
de culturas autóctonas e inmigrantes en la sociedad, presentes específicamente en 
el aula escolar (De Vallescar, s/f, p. 2).

El contacto entre culturas en una sociedad cada vez más pluricultural, la 
comunicación entre minorías y mayorías, así como los brotes de rechazo y exclusión 
hacia personas de diferente origen étnico y cultural, son algunos de los argumentos 
que convierte a la educación intercultural en una alternativa para garantizar los 
derechos sociales, personales y políticos (Iriarte y Naval, 2002).

Otra perspectiva de la interculturalidad se desarrolla como una crítica al 
multiculturalismo anglosajón, abordando cuatro aspectos según Williamson (2004). 
En primer lugar, se cuestiona la metodología que asume una visión esencialista de 
la identidad colectiva y que justifica la desigualdad entre culturas en función de su 
tamaño, lo que conduce a una concepción relacional de la identidad y a una visión 
de la desigualdad entre culturas basada en la dominación y la subalternidad. 

En segundo lugar, se critica la forma en que el enfoque multicultural aborda la 
idea del “otro”, sustentada en normas de tolerancia y coexistencia, y que debería 
enfocarse en construir respeto, convivencia, diálogo y aprendizaje mutuo entre culturas. 

En tercer lugar, la crítica se dirige hacia la concepción de justicia predominante en el 
multiculturalismo, sugiriendo que esta debe ir más allá del reconocimiento de derechos 
grupales para incluir cambios estructurales que aborden las causas profundas de la 
desigualdad y articulen la justicia cultural con la justicia social, e inclusive una justicia 
cognitiva, con una sociedad más justa en términos epistémicos (De Sousa Santos, 2009).

Finalmente, se critica la visión dominante del multiculturalismo, que plantea que 
las relaciones entre culturas deben desarrollarse dentro de un marco liberal que 
presupone una desigualdad entre ellas. 



Germán Flores Bonilla / Carlos Paucar Pompoza / Patricia Pérez Morales / Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

328

La cuestión de la interculturalidad responde a contextos geopolíticos e históricos 
específicos, en el caso de América Latina, la interculturalidad está directamente 
relacionada a la problemática indígena derivada de las relaciones de dominación y 
subalteridad entre indígenas y no indígenas que se han perpetuado desde la colonia 
y continuaron durante la república. Según López (2001), la noción de interculturalidad 
surgió a partir de un proyecto educativo desarrollado con una población indígena en 
Venezuela, en el marco del Proyecto Principal de Educación en contextos indígenas, 
fue discutida específicamente en una reunión continental liderada por la UNESCO 
y el Instituto Indigenista en la década de 1980 (López, 2001).

4.3. La interculturalidad como proyecto político del movimiento indígena

La interculturalidad emerge en Ecuador como un proyecto político desde la 
consolidación del movimiento indígena en los años setenta del siglo pasado, con la 
creación de la organización Ecuador Runakunapak Rikcharimuy (ECUARUNARI) 
como organización regional en 1972, dando inicio al proceso organizativo que da paso 
a la de la Confederación de Nacionalidades Indígenas de la Amazonia Ecuatoriana 
(CONFENIAE) en 1980, consolidándose con la fundación de la Confederación de 
Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE) en 1986. Mediante la acumulación 
del capital social desde las organizaciones indígenas se cuestiona las relaciones de 
poder de una sociedad blanca-mestiza y al Estado en su conjunto. 

Abordar la interculturalidad requiere entenderla no como una categoría fija o como 
un concepto ya definido, sino como un proceso histórico, construido en una trama 
compleja de disputas de sentidos de relaciones políticas, económicas, sociales, 
educativas y culturales. Esta perspectiva otorga a la interculturalidad un sentido 
dinámico, en proceso y en constante redefinición. 

La interculturalidad surge desde la lucha histórica de los pueblos indígenas como 
una propuesta para la sociedad en su conjunto. Pues será en junio de 1990, con el 
levantamiento indígena denominado Inty Raymi, liderado por la CONAIE, cuando se 
pone en debate en el escenario nacional la asimetría en las relaciones de poder de la 
sociedad y el Estado hacia las poblaciones indígenas. Se empezó a cuestionar con 
mayor vigor “aquellas prácticas sociales que reproducen la inequidad, el autoritarismo 
y la injusticia de modo cotidiano” (Rivera Cusicanqui, 2023, p. 94)

El levantamiento indígena de 1990 visibilizó la presencia de los pueblos indígenas 
y los convierte en actores políticos con capacidad de veto y movilización. Es decir, 
con la capacidad de oponerse a las políticas y leyes que van en contra de sus 
derechos, con el fin de impedir su ejecución, y, al mismo tiempo, de proponer al Estado 
políticas y leyes para el beneficio de toda la sociedad. Desde esta perspectiva, la 
interculturalidad atraviesa el poder del Estado para construir una sociedad diversa.

Sin embargo, este proyecto se enfrenta a la imagen de una nación moderna posible 
y deseable cruzada por fuerzas divididas como la identidad étnica y la dominación 
colonial, que “discurren por debajo de una aparente igualdad promovida por el 
mercado, el modelo ciudadano y la democracia” (Rivera Cusicanqui, 2023, p. 94)

Con la emergencia del movimiento indígena, la noción de interculturalidad se transforma 
en proyecto político que cuestiona la vigencia de la matriz colonial eurocéntrica de 
dominación y exclusión a las poblaciones indígenas. En este sentido, la interculturalidad 
aparece vinculada a la transformación de las estructuras de poder del Estado y de la 



Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

329

sociedad, las cuales se han institucionalizado con propósito de afianzar el proyecto de 
Estado-nación hegemónico monocultural, monolingüe, guiado por la idea del mestizaje. 

Para que este proyecto cumpla con su objetivo, la escuela se convirtió en un dispositivo 
de poder mediante el cual maestros y funcionarios del Estado implementan el proyecto 
uniformador de mestizaje a través de procesos de aculturación de los indígenas de 
Abya Yala y su asimilación a la sociedad criolla globalizante (Fajardo Salinas, 2011; 
López, 2001). Al respecto, Dietz y Mateos Cortés (2019) señalan que las políticas 
exterminadoras, segregadoras, asimiladoras, integradoras o homogeneizadoras, que 
en su conjunto son agrupadas bajo el concepto de indigenismo, desde sus inicios han 
encontrado en el campo educativo uno de sus principales ámbitos de intervención 
político-cultural y una de sus más efectivas herramientas de gobernanza.

En el caso de las poblaciones indígenas, los primeros cuestionamientos a una 
educación homogenizante monocultural y monolingüe surgieron en las escuelas 
clandestinas indígenas de Cayambe, lideradas por Dolores Cacuango. Allí, por 
primera vez, los comuneros kichwas decidieron que sus hijos aprendieran “la letra” 
en su propio idioma, además de que ese aprendizaje sea contextualizado según su 
cultura. Al respecto, Isabel González Terreros (2015) señala que esta experiencia 
planteada por los sindicatos y organizaciones indígenas fue un: 

Proyecto alternativo y diferente a la propuesta de educación homogenizante 
del Estado-nación ecuatoriano, porque enseñaba en idioma ancestral, algunos 
saberes de los indígenas y fue llevada a cabo por las mismas comunidades en 
un momento histórico en que el Estado buscaba integrar al indígena o al diferente 
desde una escuela blanco-mestiza (p. 77). 
La Confederación de Nacionalidades Indígenas de Ecuador (CONAIE) materializa 

la Educación bilingüe mediante la DINEIB en los años ochenta y plantea entre uno 
de sus fines, contribuir a construcción de una sociedad intercultural. 

En este sentido, para la CONAIE (2007) la interculturalidad como proyecto político 
busca relaciones justas, simétricas y equitativas para el conjunto de la sociedad, en 
un estado plurinacional e intercultural, de ahí que plantea:

El principio de la Interculturalidad respeta la diversidad de las Nacionalidades y 
Pueblos, del Pueblo Afro-ecuatoriano e Hispano-ecuatoriano y demás sectores 
sociales ecuatorianas, pero a su vez demanda la unidad de estas, en el campo 
económico, social, cultural y político, en aras de transformar las actuales 
estructuras y construir el Nuevo Estado Plurinacional, en un marco de igualdad de 
derechos, respeto mutuo, paz y armonía entre las Nacionalidades y los Pueblos, 
conjuntamente con los sectores sociales (p. 6).
El principio de la interculturalidad para los pueblos y nacionalidades indígenas se 

fundamenta en el respeto a la diversidad cultural y lingüística, así como a sus formas 
de organización social, política y cosmovisión y formas de ver el mundo. Este principio 
también incorpora las demandas de respeto a la diferencia del pueblo afroecuatoriano 
y de otros sectores sociales que han sido invisibilizados de la historia oficial del país. 

4.4. La interculturalidad en la normativa ecuatoriana

Si partimos de la perspectiva de la interculturalidad como una forma de gestionar la 
diversidad étnica, el Estado ecuatoriano desde la Constitución de 1945 ya propone el 



Germán Flores Bonilla / Carlos Paucar Pompoza / Patricia Pérez Morales / Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

330

reconocimiento de la lengua “quechua” y demás lenguas aborígenes como elementos 
de la cultura nacional (Art.5), claro, ratifica al castellano como idioma oficial de la 
República. La Constitución del siguiente año (1946) elimina este “reconocimiento” 
y ratifica que la lengua oficial es el castellano. Para 1967 en épocas de la Reforma 
Agraria, la Constitución Política en el artículo 38 establece que:

En la educación se prestará especial atención al campesino. Se propenderá a que 
los maestros y funcionarios que traten con él, conozcan el idioma quichua y otras 
lenguas vernáculas. En las escuelas establecidas en las zonas de predominante 
población indígena se usará de ser necesario además del español, el quichua o 
la lengua aborigen respectiva, para que el educando conciba en su propio idioma 
la cultura nacional y practique luego el castellano (Constitución, 1967).
Con el retorno a la democracia, en la presidencia de Jaime Roldós Aguilera se 

reforma la Constitución (1979) con lo que se reconoce al “quichua” y demás lenguas 
aborígenes como integrantes de la cultura nacional, además en el Art. 4 señala que 
“El Estado ecuatoriano condena toda forma de colonialismo, neocolonialismo y de 
discriminación o segregación racial. Reconoce el derecho de los pueblos a liberarse 
de estos sistemas opresivos”, pero se sigue manteniendo el lineamiento de proyecto 
del Estado-nación, cuando en el artículo 12 se establece que la educación tiene 
como misión la “promoción de una auténtica cultura nacional”. 

En esta Constitución (1979) aparecen los primeros intentos de una educación bilingüe 
cuando en el artículo 27 el Estado asume que “La educación es deber primordial del 
Estado. En las escuelas establecidas en las zonas de predominante población indígena, 
se utiliza, además del castellano, el quichua o la lengua aborigen respectiva”. 

El movimiento indígena en el Ecuador en la década de los noventa al convertirse en 
un actor político decisivo incide en la Constitución 1998, que por primera vez reconoce 
al Estado como pluricultural y multiétnico. Pero esto no responde a la demanda 
de los pueblos y nacionalidades indígenas que plantean un Estado plurinacional e 
intercultural, exigencia que fue plasmada en la Constitución de la República de 2008. 

En el año 2011, la Asamblea Nacional aprobó la Ley Orgánica de Educación 
Intercultural (LOEI), mediante la cual se transformó el sistema educativo ecuatoriano 
en un sistema intercultural. Hasta esa fecha el sistema educativo estaba compuesto 
por dos subsistemas: el hispano y el intercultural bilingüe. Esta transformación 
reconoce a todo el sistema educativo como intercultural, y ratifica lo intercultural 
bilingüe en todos los territorios donde se habla una lengua indígena. 

En este sentido, el Reglamento General a la Ley Orgánica de Educación Intercultural 
tiene como propósito fundamental garantizar el derecho a una educación intercultural en 
todo el territorio nacional, en concordancia con los principios y objetivos establecidos en 
la Constitución y en la propia Ley. Esto se evidencia cuando la norma citada, propone un 
enfoque educativo inclusivo que, partiendo de la valoración de la diversidad cultural y del 
respeto a todas las culturas, busca incrementar la equidad educativa, superar el racismo, 
la discriminación y la exclusión y favorecer la comunicación entre los miembros de las 
diferentes culturas (Art. 243, Reglamento a la LOEI, actualizado el 05 de enero de 2015).

4.5. La interculturalidad en las reformas educativas

Antes de abordar la interculturalidad y la educación superior, es necesario revisar 



Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

331

algunos antecedentes sobre la interculturalidad en la educación. En la Primera 
Consulta Nacional Educación Siglo XXI desarrolla en el año 1992, los diferentes 
actores educativos agrupados en el Consejo Nacional de Educación llegaron a 
“un amplio consenso sobre la importancia del enfoque intercultural en el sistema 
educativo ecuatoriano” (Consejo Nacional de Educación, 1992, p. 136).

La percepción de la interculturalidad se centró en la relevancia de conservar 
dentro de la educación las tradiciones y costumbres de los antepasados como 
parte del reconocimiento de la propia identidad, el rescate de las raíces propias 
y la necesidad de revivir y difundir los valores culturales “porque constituyen el 
cimiento de nuestra nacionalidad y la proyección de nuestros antecesores” (Consejo 
Nacional de Educación, 1992, pp. 136-137). Pero, algunos opositores argumentaron 
que conservar estas tradiciones no es importante, ya que podrían representar un 
obstáculo para la modernización, porque sus usos y costumbres ya son obsoletos. 

Uno de los diagnósticos realizados para esta consulta fue la percepción sobre el 
la enseñanza de una lengua indígena, particularmente del quichua como segunda 
lengua. Los resultados de la encuesta en aquel tiempo fueron mayoritariamente 
favorables, con respuestas como: “es nuestra lengua nativa”, “por nuestra integración 
cultural” y por que “facilita la comprensión de los valores culturales indígenas”. 

Sin embargo, la Dirección Nacional de Planeamiento del Ministerio de Educación 
de entonces se opuso a la generalización de la enseñanza de una lengua indígena 
en todo el país. Por su parte, el Consejo Nacional de Universidades y Escuelas 
Politécnicas (CONUEP) se pronunció mayoritariamente estar a favor de la enseñanza 
del quichua como segunda lengua a nivel nacional. 

Una de las conclusiones a la que llega La Comisión fue “recomendar el cambio del 
término criollo por el de mestizo que refleja con mayor rigurosidad nuestra identidad étnica”. 
Además, se acuerda “Que el Estado asuma la responsabilidad de educar para construir 
una identidad pluricultural y plurilingüe” (Consejo Nacional de Educación, 1992, p. 142).

La II Consulta Nacional Educación Siglo XXI realizada en 1996 en Ecuador propuso 
la interculturalidad como un eje transversal para reconocer de la heterogeneidad 
cultural que se ha mantenido desde la colonia. Esta propuesta confrontó la idea 
fundante del Estado-nación, que consistía en mantener y desarrollar una identidad 
nacional y cultural en paralelo, que mantenían los tomadores de decisiones de la 
política pública (Consejo Nacional de Educación, 1996).

Mas reciente, en 2008, una vez promulgada la Constitución de la República del 
Ecuador, que define al Estado como plurinacional e intercultural, se genera una 
ruptura conceptual respecto al desarrollo y se propone el Buen Vivir como una “larga 
búsqueda de modos de vida” distintos a los idearios neoliberales, una apuesta al 
cambio que se construye continuamente desde las reivindicaciones de diversos 
actores sociales, particularmente del movimiento indígena en busca de “la igualdad, 
y la justicia social, la valoración y el diálogo de los pueblos y de sus culturas, saberes 
y modos de vida” (SENPLADES, 2009, p. 10).

En esta nueva búsqueda de formas de vida distinta surge planteamientos como 
el reconocimiento de la diversidad como parte fundamental de la sociedad, a través 
del “aprendizaje intercultural, que permita nutrirnos de cosmovisiones, saberes, 
epistemologías y prácticas culturales diversas” (SENPLADES, 2009, p. 19). De esta 
forma, el Estado asume la interculturalidad como una propuesta política para enfrentar las 
desigualdades y los procesos de opresión que históricamente se han institucionalizado 



Germán Flores Bonilla / Carlos Paucar Pompoza / Patricia Pérez Morales / Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

332

en el Estado-nación hegemónico y monocultural. En este sentido, para el Estado la 
interculturalidad parte de la premisa “del diálogo entre iguales y este no es posible 
cuando una parte de la sociedad están subordinada a otra” (SENPLADES, 2009, p. 18).

Desde esta lógica, la construcción de una sociedad democrática y pluralista 
implica replantear la transformación de los siguientes aspectos: el socioeconómico, 
para asegurar la igualdad; el político, que permita cambios en las estructuras de 
poder, de manera que la diferencia deje de ser un elemento de opresión; y el socio-
cultural, encaminado al reconocimiento de la diferencia y abrir las posibilidades para 
un aprendizaje entre culturas (Díaz-Polanco, 2005).

Para el Estado la interculturalidad y la plurinacionalidad representan una apuesta 
al futuro que, orientada hacia el Buen Vivir, abre la posibilidad de alcanzar consensos 
entre los diversos actores culturales, sociales, políticos e institucionales diferenciados.

En este marco, es necesario plantear sobre cómo se configura la relación 
interculturalidad y educación superior. Al explorar esta relación, no cabe duda que 
se encuentran dos actores en constante tensión y disputa: por un lado, los pueblos 
indígenas, representados por la CONAIE; y por otro, el Estado, a través de las 
agencias o instituciones como el Ministerio de Educación y la Secretaría Nacional 
de Educación, Ciencia y Tecnología (SENESCYT). Ambos actores poseen diferentes 
“cantidades” de capital político, según la conceptualización de Bourdieu (1980), pero 
al mismo tiempo enfrentan tensiones internas propias (Flores, 2024).

Los pueblos indígenas a través de la CONAIE, plantea la educación intercultural a 
nivel de las Instituciones de Educación Superior (IES) a finales de los años ochenta, 
como propuesta para completar la oferta educativa esto es, la educación básica, 
bachillerato y universitaria (Flores, 2024).

Las tensiones surgen en torno a la comprensión de la interculturalidad y su 
implementación. El movimiento indígena, plantea mediante la educación, transformar 
la estructura colonial del poder del Estado; es decir, pensar el carácter plurinacional 
del Estado y construir una sociedad intercultural. Esto implica cambios profundos para 
plantear un nuevo imaginario y sentido común en la sociedad. Desde esta perspectiva, 
la educación superior debe configurarse como una institución comunitaria e intercultural 
que se adapte a las realidades sociopolíticas, económicas y educativas, que permita 
fortalecer la identidad, cultura y lengua. Al mismo tiempo, se reconoce la legítima 
aspiración de hacer intercultural todo el sistema de educación superior (Flores, 2024).

El Estado entiende la interculturalidad de manera relacional y funcional (Tubino, 
2005; Walsh, 2009). La perspectiva relacional se refiere a las relaciones interpersonales 
y convivencia diaria, haciendo énfasis en el diálogo y comprensión mutua. En 
cambio, la visión funcional promueve el diálogo intercultural sin abordar el proceso 
histórico ni las causas por las cuales han perdurado la injusticia. Por tanto, la mirada 
funcional busca responder a las estructuras sociales coloniales e instituciones 
sociales dominantes. 

4.6. El enfoque de la interculturalidad en la normativa de educación superior

Respecto a la incorporación del enfoque intercultural en educación superior, el 
Reglamento de Régimen Académico (RRA), emitido por el Consejo de Educación 
Superior (CES) en 2013, entre sus objetivos (Art. 3) establece “Contribuir a la formación 
del talento humano y al desarrollo de profesionales y ciudadanos críticos, creativos, 



Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

333

deliberativos y éticos, que desarrollen conocimientos científicos, tecnológicos y 
humanísticos, comprometiéndose con las transformaciones de los entornos sociales 
y naturales, respetando la interculturalidad, igualdad de género y demás derechos 
constitucionales”. En este mismo cuerpo normativo, en su Título III, artículos 50 a 54, 
establece la necesidad de incorporar dicho enfoque en los tres ámbitos de la función 
sustantiva de las instituciones de educación superior (IES) como son: docencia, 
investigación y vinculación, así como garantizar una educación superior intercultural.

Al revisar de manera pormenorizada el Reglamento de Régimen Académico, se 
evidencia que el Artículo 51 plantea el “Aprendizaje intercultural y el diálogo de saberes 
en la formación técnica superior, tecnológica superior y sus equivalentes”; Artículo 
52.-“Aprendizaje intercultural en la formación de grado”; Artículo 53.- “Aprendizaje 
intercultural en la formación de posgrado”; Articulo 54.- “Potenciación de la diversidad 
y del aprendizaje intercultural”. 

La integración de saberes, contextos y cultura se mencionan en el Artículo 28 al 
referirse a los campos de formación de la educación técnica superior, tecnológica 
superior y sus equivalentes, el Artículo 29, relacionado con los campos de formación 
de la educación superior de tercer nivel, de grado. Como se puede apreciar el 
Reglamento de Régimen Académico promulgado en 2013 impulsa la incorporación 
del enfoque intercultural en la formación de los profesionales del país como uno 
de los mecanismos para contribuir a la construcción de la sociedad intercultural 
planteada en la Constitución de 2008.

Sin embargo, este enfoque formativo en educación superior se ve limitado con 
la emisión del Reglamento de Régimen Académico en 2022. Un primer efecto del 
desmantelamiento de la propuesta intercultural se refleja en la eliminación del contenido 
dentro de los objetivos que planteaba la necesidad de una formación basada en el 
respeto a la interculturalidad. Actualmente, los objetivos se centran en la formación de 
calidad, excelencia, así como en la investigación; además, se enfoca en la diversidad 
de los planes curriculares o en la construcción de una cultura ecológica. En definitiva, 
las cuestiones interculturales quedan al margen de las políticas de formación superior, 
restringiendo su labor a universidades y carreras que estén más alineadas a esta teoría.

 Pero, la situación no termina ahí, el RRA vigente (2022) elimina el Título III, que 
instrumentaba el proyecto de interculturalización de la educación superior. Queda sin 
efecto aspectos normativos relacionados con la interculturalidad y su articulación con los 
campos formativos; la implementación de los modelos de aprendizaje contextualizados 
que promuevan el reconocimiento de la diversidad cultural y el diálogo de saberes; 
así como la generación de modelos educativos interculturales integrales, mediante el 
diseño e implementación de carreras y programas específicos. Este enfoque atravesaba 
de manera transversal los niveles formativos de grado y posgrado. 

En cambio, se incorpora la Disposición Transitoria Cuarta, que menciona que “El 
CES expedirá la normativa específica para regular el régimen académico de las IES 
interculturales en el término de 120 días contados a partir de la entrada en vigencia 
del presente Reglamento”. Hasta el momento dicha normativa no ha sido expedida, 
y este reglamento sería para una IES intercultural en el país. 

En este sentido, la Disposición Transitoria Cuarta, como política relacionada con 
la normativa sobre interculturalidad en la educación superior plantea “atender” a ese 
“otro” indígena apartándolo del sistema de educación superior. Actualmente existen 
más de cien instituciones de educación superior (IES) en el país, entre universidades, 



Germán Flores Bonilla / Carlos Paucar Pompoza / Patricia Pérez Morales / Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

334

escuelas politécnicas e institutos superiores; de ellas, solo una universidad es 
comunitaria e intercultural.

Por lo expuesto en estos apartados, se deduce que los temas más sensibles 
para el movimiento indígena, se vuelve intrascendente para el Estado, que de paso 
está a la deriva de quien esté en el gobierno. Como diría Walsh (2017), la “apuesta 
puesta” en el Estado intercultural y plurinacional se está desvaneciendo. 

5. Conclusiones
El paradigma multiculturalista, basado en la tolerancia y el respeto a la diversidad 

cultural, ha servido como una estrategia para la inclusión social y económica 
de las minorías, especialmente para las poblaciones indígenas, en contexto de 
las democracias liberales. Este enfoque no transforma las estructuras de poder 
institucionalizadas desde la colonia, tampoco interpela las relaciones de dominación, 
limitándose a gestionar la diversidad sin alterar el orden establecido, únicamente 
garantiza la gobernabilidad. 

Por su parte, los nuevos movimientos sociales, particularmente el movimiento indígena 
en el caso ecuatoriano, ha impulsado la interculturalidad como un proyecto político, 
cultural y epistémico que busca gestionar la diversidad más allá de reconocimiento 
cultural, buscando transformaciones estructurales de los sistemas de opresión, exclusión 
y discriminación que históricamente han sido objetos. Uno de los hitos importantes es 
la Constitución de 2008, que reconoce el carácter de Estado plurinacional e intercultural 
y establece la necesidad de enfrentar y superar las desigualdades históricas.

Finalmente, la educación intercultural bilingüe ha sido un instrumento fundamental 
que ha utilizado el movimiento indígena para promover la interculturalidad en la 
sociedad ecuatoriana. Esta propuesta ha trascendido a la educación superior que en 
sus inicios en el año 2013 plantea la necesidad de impulsar procesos de formación 
con enfoque intercultural a nivel de pregrado y posgrado en todas las instituciones 
de educación superior. Sin embargo, las tensiones y conflictos entre el Estado y 
los demandantes, en este caso los pueblos indígenas, se han visto reflejados en la 
normativa vigente para educación superior.

A partir de esta primera aproximación sobre el análisis normativo, quedan temas 
pendientes por reflexionar en cuanto a la concepción misma de la interculturalidad 
desde la perspectiva de los actores y los demandantes; las experiencias, conflictos 
y desafíos de la implementación de este proyecto político y epistémico en educación 
superior; la incorporación del enfoque intercultural en carreras de formación docente 
dirigido para pueblos y nacionalidades. 

5.1. Agradecimientos

El presente artículo es parte del Proyecto de investigación titulado “Discursos y 
prácticas en torno a la interculturalidad: la experiencia de los actores educativos”, 
CORI-2023-7, financiado por la Universidad Nacional de Educación, UNAE.

Referencias bibliográficas
Baumann, G. (1999). El enigma multicultural: Un replanteamiento de las identidades 

nacionales, étnicas y religiosas. Paidós Ibérica. 



Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

335

Bourdieu, P. (1980). Le capital social – notes provisoires. Actes de la Recherche en 
Sciences Sociales, 31, pp. 2-3. 

CONAIE. (2007). Constitución del Estado plurinacional de la República del Ecuador. 
Propuesta de la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador-CONAIE. 
Recuperado de https://hdl.handle.net/10469/22949

Consejo Nacional de Educación. (1992, 12-15 de abril). Informe Preliminar: I Consulta 
Nacional Educación Siglo XXI, Quito, Ecuador. 

Consejo Nacional de Educación. (1996, 19-21 de junio). Informe Preliminar. II Consulta 
Nacional Educación Siglo XXI, Quito, Ecuador. 

Cruz Rodríguez, E. (2014). Multiculturalismo, interculturalismo y autonomía. Estudios 
sociales (Hermosillo, Son.), 22(43), pp. 241-269. Recuperado de https://www.
scielo.org.mx/pdf/estsoc/v22n43/v22n43a10.pdf

De Sousa Santos, B. (2009). Una epistemología del Sur: La reinvención del conocimiento 
y la emancipación social. Siglo XXI Editores. 

De Vallescar, D. (2000). Hacia una racionalidad intercultural. Cultura, multiculturalismo 
e interculturalidad [Tesis de doctorado no publicado]. Universidad Complutense 
de Madrid. Recuperado de https://hdl.handle.net/20.500.14352/62387

De Vallescar, D. (s/f). Consideraciones sobre la interculturalidad y la educación. 
Manuscrito. Recuperado de https://red.pucp.edu.pe/ridei/files/2011/08/110414.pdf

Díaz-Polanco, H. (2005). Los dilemas del pluralismo. En P. Dávalos (Ed.), Pueblos 
indígenas, Estado y democracia (pp. 43-66). CLACSO. Recuperado de https://
bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/davalos/CapDiazPolanco.pdf

Dietz, G. y Mateos Cortés, L. S. (2019). Las universidades interculturales en México,: 
logros y retos de un nuevo subsistema de educación superior. Estudios Sobre 
Las Culturas contemporáneas, 25(49), pp. 163-190. Recuperado de https://
revistasacademicas.ucol.mx/index.php/culturascontemporaneas/article/view/600

Fajardo Salinas, D. M. (2011). Educación intercultural bilingüe en Latinoamérica: un 
breve estado de la cuestión. LiminaR, 9(2), pp. 15-29. Recuperado de https://
www.scielo.org.mx/pdf/liminar/v9n2/v9n2a2.pdf

Flores, G. (2024). Interculturalidad, educación superior y formación de docentes en 
educación intercultural bilingüe. UNILA, Brasil. En edición. 

González Terreros, M. I. (2015). Las escuelas clandestinas en Ecuador. Raíces de 
la educación indígena intercultural. Revista Colombiana de Educación, (69), pp. 
75-95. doi: https://doi.org/10.17227/01203916.69rce75.95

Iriarte, C. y Naval, C. (2002). Educación intercultural en el ámbito escolar en España. 
Participar en la sociedad civil. Ediciones Universidad de Navarra. 

Kymlicka, W. (1996). Ciudadanía multicultural. Una teoría liberal de los derechos de 
las minorías. Ediciones Paidós Ibérica S.A. 

López, L. (2001). La cuestión de la interculturalidad y la educación en Latinoamérica. Séptima 
Reunión Regional del Comité Regional Intergubernamental del Proyecto Principal 
de Educación en América Latina. ED-01/ PROMEDLAC VII/Documento de Apoyo. 
Recuperado de https://red.pucp.edu.pe/ridei/wp-content/uploads/biblioteca/inter44.PDF

https://hdl.handle.net/10469/22949
https://www.scielo.org.mx/pdf/estsoc/v22n43/v22n43a10.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/estsoc/v22n43/v22n43a10.pdf
https://hdl.handle.net/20.500.14352/62387
https://red.pucp.edu.pe/ridei/files/2011/08/110414.pdf
https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/davalos/CapDiazPolanco.pdf
https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/davalos/CapDiazPolanco.pdf
https://revistasacademicas.ucol.mx/index.php/culturascontemporaneas/article/view/600
https://revistasacademicas.ucol.mx/index.php/culturascontemporaneas/article/view/600
https://www.scielo.org.mx/pdf/liminar/v9n2/v9n2a2.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/liminar/v9n2/v9n2a2.pdf
https://doi.org/10.17227/01203916.69rce75.95
https://red.pucp.edu.pe/ridei/wp-content/uploads/biblioteca/inter44.PDF


Germán Flores Bonilla / Carlos Paucar Pompoza / Patricia Pérez Morales / Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

336

Rivera Cusicanqui, S. (2023). Sociología de la Imagen. Tenerife Espacio de las Artes. 
Recuperado de https://portalciencia.ull.es/documentos/6634a90743fb2b008f0ffc
0f/f/6634a90743fb2b008f0ffc10.pdf

SENPLADES. (2009). Quito-ecuador: Plan nacional para el buen vivir 2009- 2013: 
Construyendo un Estado Plurinacional e Intercultural Ecuador. Editorial Quito: 
SENPLADES. Recuperado de https://es.scribd.com/doc/36953479/Plan-Nacional-
para-el-Buen-Vivir-2009-2013-version-completa

Taylor, C. (1993). El multiculturalismo y “la política del reconocimiento”. Fondo de 
Cultura Económica (FCE). Recuperado de https://www.fondodeculturaeconomica.
com/Ficha/9786071600998/F

Tubino, F. (2002). Entre el multiculturalismo y la interculturalidad: más allá de la 
discriminación positiva. En N. Fuller (Ed.), Interculturalidad y política: desafíos y 
posibilidades (pp. 51-76). Lima: Red para el Desarrollo de las Ciencias Sociales 
en el Perú. Recuperado de https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/
rb/pdf/Entre_el_multiculturalismo_y_la_interculturalidad.pdf

Tubino, F. (2005). Interculturalidad para todos: ¿Un slogan más? Pontificia Universidad 
Católica del Perú. Recuperado de https://repositorio.pucp.edu.pe/index//
handle/123456789/11898

Walsh, C. (2009). Interculturalidad crítica y educación intercultural. Instituto Internacional 
de Integración del Convenio Andrés Bello. Recuperado de https://uchile.cl/dam/
jcr:9a895201-1689-4c50-8f2d-df419340df47/interculturalidad-critica-y-educacion-
intercultural.pdf

Walsh, C. (2017). Gritos, grietas y siembras de vida: Entretejeres de lo pedagógico y lo 
decolonial. En C. Walsh (Ed.), Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de 
resistir, (re)existir y (re)vivir (Vol. 2, pp. 17-45). Ediciones Abya-Yala. Recuperado de 
https://alternativas.osu.edu/assets/files/ebooks/WALSH%20final%20compacto.pdf

Williamson, G. (2004). ¿Educación multicultural, educación intercultural bilingüe, 
educación indígena o educación intercultural? Cuadernos Interculturales, 2(3), 
pp. 23-34. Recuperado de https://www.redalyc.org/pdf/552/55200303.pdf

Zevallos, V. T. (2013). Una interpretación multicultural liberal del artículo 149 de la 
Constitución. Pensamiento Constitucional, 18(18), pp. 469-492. Recuperado de https://
revistas.pucp.edu.pe/index.php/pensamientoconstitucional/article/view/8966/9374

https://portalciencia.ull.es/documentos/6634a90743fb2b008f0ffc0f/f/6634a90743fb2b008f0ffc10.pdf
https://portalciencia.ull.es/documentos/6634a90743fb2b008f0ffc0f/f/6634a90743fb2b008f0ffc10.pdf
https://es.scribd.com/doc/36953479/Plan-Nacional-para-el-Buen-Vivir-2009-2013-version-completa
https://es.scribd.com/doc/36953479/Plan-Nacional-para-el-Buen-Vivir-2009-2013-version-completa
https://www.fondodeculturaeconomica.com/Ficha/9786071600998/F
https://www.fondodeculturaeconomica.com/Ficha/9786071600998/F
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Entre_el_multiculturalismo_y_la_interculturalidad.pdf
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Entre_el_multiculturalismo_y_la_interculturalidad.pdf
https://repositorio.pucp.edu.pe/index//handle/123456789/11898
https://repositorio.pucp.edu.pe/index//handle/123456789/11898
https://uchile.cl/dam/jcr:9a895201-1689-4c50-8f2d-df419340df47/interculturalidad-critica-y-educacion-intercultural.pdf
https://uchile.cl/dam/jcr:9a895201-1689-4c50-8f2d-df419340df47/interculturalidad-critica-y-educacion-intercultural.pdf
https://uchile.cl/dam/jcr:9a895201-1689-4c50-8f2d-df419340df47/interculturalidad-critica-y-educacion-intercultural.pdf
https://alternativas.osu.edu/assets/files/ebooks/WALSH%20final%20compacto.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/552/55200303.pdf
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/pensamientoconstitucional/article/view/8966/9374
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/pensamientoconstitucional/article/view/8966/9374


Educación Superior e interculturalidad: Una aproximación al caso ecuatoriano

Foro de Educación, v. 23, n. 2, julio-diciembre / july-december 2025, pp. 322-337.
e-ISSN: 1698-7802

337

Documentos normativos

Constitución Política de la República del Ecuador de 1945
Constitución Política de la República del Ecuador de 1946
Constitución Política de la República del Ecuador de 1967
Constitución Política de la República del Ecuador de 1979
Constitución Política de la República del Ecuador de 1988
Constitución Política de la República del Ecuador de 2008
Reglamento de Régimen Académico, CES 2013. Quito
Reglamento de Régimen Académico, CES 2019. Quito
Reglamento de Régimen Académico, CES 2022. Quito
Ley Orgánica de Educación Intercultural, LOEI de 2011, Quito
Reglamento a la Ley Orgánica de Educación Intercultural de 2015, Quito


	_ENREF_1
	_ENREF_2
	_ENREF_3
	_ENREF_4
	_ENREF_5
	_ENREF_6
	_ENREF_7
	_ENREF_8
	_ENREF_9
	_ENREF_10
	_ENREF_11
	_ENREF_12
	_ENREF_13
	_ENREF_14
	_ENREF_15
	_ENREF_16
	_ENREF_17
	_ENREF_18
	_ENREF_19
	_ENREF_20
	_ENREF_21
	_ENREF_22
	_ENREF_23
	_ENREF_24
	_ENREF_25
	_ENREF_26

