
Revista Española de Educación Comparada | núm. 49, pp. 723-739
ISSN 2174-5382

ESTUDIOS E INVESTIGACIONES / ANALYSIS AND RESEARCH

Recibido: 18 de febrero 2025
Aceptado: 4 de junio de 2025

doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

*Gladys Isabel Portilla Faicán: Doctora en Ciencias de la Educación. Docente Investigadora Titular 
de la Universidad Nacional de Educación (UNAE).  Directora del Grupo Internacional de Investigación 
Pensamiento Práctico Pedagógico. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-8667-895x. Datos de contacto: 
gladys.portilla@unae.edu.ec 

**César Solano Ortiz: Doctor en Filosofía y Ciencias del Lenguaje. Docente tiempo completo Universidad de 
Cuenca. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-5654-6112.  Datos de contacto: cesar.solano@ucuenca.edu.ec
***Cristian Barreto Calle: Doctor en Filosofía. Docente tiempo completo de la Universidad Politécnica 
Salesiana. Miembro del Grupo de Investigación Diálogo de Saberes de Universidad Politécnica Salesiana. 
Orcid: https://orcid.org/0009-0000-7528-8705.  Datos de contacto: cbarreto@ups.edu.ec

****Ángel Japón Gualán: Doctor en Educación (c). Docente-Investigador titular de la Universidad de 
Cuenca. Director del Grupo de Estudios Interculturales. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6683-5842. 
Datos de contacto: angel.japon@ucuenca.edu.ec

11
Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de 
los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

Philosophy without classroom: meaning and course 
from Philosophical Cafes in Cuenca city (Ecuador) 

Gladys Isabel Portilla Faicán*;
 César Solano Ortiz**;

 Cristian Barreto Calle***;
     Ángel Japón Gualán****

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


724

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

Resumen

En este estudio se presenta un análisis comparativo de los Cafés Filosóficos llevados a cabo 
en Cuenca (Ecuador), desde hace 20 años, con la tradicional enseñanza de filosofía. La 
vigencia por dos décadas de un evento de carácter filosófico, desde perspectivas educativas 
no convencionales, requiere un estudio de su sentido y trayectoria. El objetivo es compren-
der el sentido de los Cafés Filosóficos desde sus orígenes hasta la actualidad, en contraste 
con la tradición académica de la enseñanza de la filosofía. El enfoque metodológico es cual-
itativo y el alcance es descriptivo a nivel exploratorio. Se recurre al método hermenéutico 
para la comprensión y el relato de experiencias, perspectivas y sentidos de la reflexión 
filosófica en escenarios no formales. El resultado es una descripción sistemática de esta 
práctica educativa en torno a la reflexión filosófica en función de cuatro categorías: a) esce-
narios no formales alternativos para la reflexión filosófica; b) mediación del aprendizaje 
en estos escenarios y procesos cognitivos; c) participantes y sus perspectivas y d) sentidos 
y relevancia de las temáticas de reflexión. Las principales conclusiones son: 1) los Cafés 
Filosóficos, como escenarios disruptivos para la reflexión filosófica, son dispositivos de sen-
tido de los procesos cognitivos que conducen a valorar su sentido educativo, 2) combinar 
la reflexión y el disfrute de lo filosófico en escenarios distendidos ha sido una experiencia 
educativa con resultados satisfactorios, que explican su sentido y vigencia desde el 2003.  

Palabras clave: ambiente educacional; educación no formal; experiencia educativa; filo-
sofía; motivación intrínseca; reflexión filosófica

Abstract

This study provides a comparative analysis of the Philosophical cafés held in Cuenca 
(Ecuador) for 20 years, with the traditional teaching of Philosophy. The existence of a phil-
osophical event for two decades, from unconventional perspectives on education, demands 
a study of its meaning and trajectory. The purpose of the study is to understand the meaning 
of the Philosophical cafés, from its origins to the present day, in contrast to the academic 
tradition of teaching Philosophy. The methodological approach is qualitative, featuring 
descriptive research at an exploratory level. The hermeneutic method is used to under-
stand and report experiences, perspectives, and meanings of philosophical reflection in 
non-traditional locations. The result is a systematic description of this educational practice 
in relation to philosophical reflection based on four categories is achieved: a) Alternative 
non-traditional locations for philosophical reflection; b) Mediation of learning in those 
locations and cognitive processes; c) Participants and their perspectives; and d) Meanings 
and relevance of the topics of reflection. The main conclusions are: 1) Philosophical cafés, 
as disruptive locations of philosophical reflection, are elements that give meaning to cog-
nitive processes and lead to value their educational meaning, and 2) Combining reflection 
and enjoyment of philosophy in friendly locations has been an educational experience with 
satisfactory results, which explain its meaning and existence since 2003.

Keywords: educational experience; environmental education; intrinsic motivation; 
non-formal education; philosophical reflection; Philosophy 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


725
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

1.	 Introducción
En este estudio se presenta una descripción de los Cafés Filosóficos, iniciados como una 
experiencia de innovación educativa en el ámbito de la reflexión filosófica en un ámbito 
educativo no formal. La descripción de esta experiencia educativa no formal se contrasta 
con la educación académico formal en el campo filosófico, con el fin de compartir una 
experiencia de educación alternativa con significativos resultados, y a la vez, contribuir 
con la reflexión sobre el futuro de la educación formal en torno a cuestiones apremiantes 
como: los qué, cómo, dónde y para qué de la educación superior (Lázaro Lorente, 2022). 

Por más de veinte años, se ha desarrollado en Cuenca (Ecuador) una reflexión filo-
sófica que puede ser tipificada como educación no formal, en ambientes educativos no 
áulicos. En mayo de 2023, se celebró el 20 aniversario de los Cafés Filosóficos en Cuenca 
(Ecuador). Este estudio parte de la necesidad de analizar el sentido y trayectoria de estos 
eventos. El objetivo es comprender el sentido de los Cafés Filosóficos desde sus orígenes 
hasta la actualidad, en contraste con la tradición académica en la enseñanza de la filosofía. 

Como resultado, se logra una descripción del sentido y trayectoria de esta práctica 
educativa sustancialmente diferente, en comparación con el aula universitaria. Los Cafés 
Filosóficos en escenarios no formales alternativos para la reflexión filosófica han cons-
tituido una experiencia educativa sin precedentes en la ciudad de Cuenca (Ecuador). 
Esta experiencia, liderada por jóvenes egresados de la Universidad de Cuenca consistió 
en sacar la reflexión filosófica de las aulas universitarias a espacios no académicos como 
bares y cafés de la ciudad. 

El espíritu pedagógico-didáctico fue emular los diálogos socráticos en plazas de la 
ciudad (Sautet, 2012). El diálogo, ese invaluable legado de la tradición platónica, ha 
sido la estrategia didáctica esencial para la mediación cognitiva en los Cafés Filosóficos. 
«Suyo es el método del diálogo y la discusión que permiten el análisis para poco a poco 
conocer algo e ir más allá. Esto constituye el nervio mismo de la filosofía» (Savater, 2016, 
p. 27). Valorar el aporte de los Cafés Filosóficos al aprendizaje no formal de lo filosó-
fico, implica analizar la dimensión de la mediación del aprendizaje en estos escenarios 
(Herradas Martín, 2020). Los procesos cognitivos implicados en aprendizajes de este 
tipo dan cuenta del rol esencial de los elementos espaciotemporales en lo pedagógico-
didáctico de todo aprendizaje intencionado.

La indagación a través de la pregunta y el diálogo han demostrado un gran poten-
cial para vincular lo desafiante y lo placentero en una lógica de la mayéutica socrática. 
«en la oralidad e indagación socrática el empuje de las preguntas y respuestas que no 
alcanzan la definición tienen el propósito de conocer el conocimiento del límite» (Gómez 
Rodríguez, 2011). De acuerdo con Obiols y Cerletti (2000), «lo relevante es hacer notar 
que las preguntas filosóficas son más importantes que las respuestas. En el preguntarse, 
en el plantear los problemas reside la mayor potencialidad de la filosofía» (p. 2). El Café 
Filosófico es una experiencia didáctica aplicada a la filosofía, que según Nava-Preciado 
(2022) tiene tareas como comprender la naturaleza de quienes aprenden, de sus condi-
ciones, su mundo e imaginar las mejores formas de enseñar la disciplina. 

Finalmente, se analizan los sentidos y relevancia de los temas de reflexión en los 
Cafés Filosóficos, que han sido pensados y percibidos como espacios que escapan a las 
lógicas de poder propios de las aulas (Santiago Muñoz, 2017). El sentido de los temas ha 
estado vinculado al interés circunstancial o deliberado del contexto social, en contraste 
con los curriculares obligatorios. La relevancia de lo temático ha estado intrínsecamente 
vinculada con cuestiones que trascienden hasta el plano de la filosofía práctica.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


726

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

La principal conclusión es que, los Cafés Filosóficos son escenarios disruptivos para 
la reflexión filosófica, con dispositivos de sentido de los procesos cognitivos resultado de 
la reflexión y el disfrute de lo filosófico en escenarios distendidos. 

En lo metodológico, el enfoque del estudio es cualitativo, el alcance es descriptivo, 
exploratorio. Se recurre al método hermenéutico para la comprensión de las experiencias, 
perspectivas y sentidos de la reflexión filosófica en escenarios no formales. Se hace un aná-
lisis comparado de lo que ha constituido una experiencia educativa en escenarios no forma-
les y basado en aprendizajes intrínsecamente motivados con significativas diferencias con 
respecto a los formales tradicionales. Se ha recurrido a archivos, memorias individuales y 
grupales y registros fotográficos de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador). Se recurre 
a la comparación con el propósito de comprender el sentido de los Cafés Filosóficos como 
una práctica educativa contemporánea alternativa y con gran potencial de complementa-
riedad con respecto a la tradición mundial como es la enseñanza de la filosofía en el aula. 
Con base en la intencionalidad educativa como punto de convergencia entre el aprendizaje 
de la filosofía en el aula y en los Cafés Filosóficos, se describen diferencias características 
de cada uno, de las que se deriva el sentido de los Cafés Filosóficos como alternativa com-
plementaria para educar en el campo de la filosofía. 

La comparación es una estrategia metodológica para mostrar cómo experiencias 
locales pueden ser una alternativa a prácticas pedagógicas de tradición mundial. En este 
sentido, la experiencia educativa que se presenta, abona, por un lado, a la pluralidad 
metodológica, y por otro, al sentido teleológico de la educación comparada, contribuir 
con la búsqueda de respuestas a preguntas como, ¿hacia qué mundo personal, social y 
mundial nos estamos dirigiendo y queremos dirigirnos? (García Ruiz et al, 2024) o ¿Qué 
alternativas educativas son posibles para responder a los desafíos educativos actuales? 
Desde el prisma de la pluralidad metodológica de la educación comparada actual, en este 
estudio, se compara una experiencia alternativa local derivada de una práctica parisina 
de apenas décadas con la tradición de la educación formal milenaria vigente en dife-
rentes latitudes del mundo, que rompe con la dicotomía entre globalización y localismo 
(Acosta, 2011). En suma, se procura una narrativa epistémica superadora de la contra-
dicción entre «las metanarrativas modernas y el relativismo postmoderno» (García Ruiz, 
2012, p. 41) de la Educación Comparada e Internacional. 

2. Escenarios no formales alternativos para la 
reflexión filosófica 
Los Cafés Filosóficos nacieron en Cuenca (Ecuador) desde las perspectivas e iniciativas de 
exestudiantes, estudiantes y docentes de la Escuela de Filosofía, Sociología y Economía 
de la Universidad de Cuenca. Se han convertido en espacios alternativos y novedosos 
que han estado atravesados por las cuestiones esenciales de la filosofía de la educación: 
qué sociedades se quieren, cómo formar a los seres humanos que las construirán; cues-
tiones que llevan, ineludiblemente, a preguntar, qué educación se necesita para formar a 
quiénes harán posible esa sociedad. Sin menospreciar el valor de la formación académica 
institucionalizada, los Cafés Filosóficos han sido pensados y creados como una necesidad 
de resemantizar los espacios, los roles y los temas para hablar y reflexionar, desde una 
perspectiva filosófica en ambientes no áulicos. Fueron creados para seguir conversando 
y pensando lo filosófico en espacios más distendidos, no institucionalizados.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


727
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

Al dejar las aulas, tras egresar, algunos empezaron a extrañar las charlas en aulas y 
pasillos en torno a temas filosóficos. Uno de los compañeros propuso un Café filosófico; 
su idea fue acogida con mucha curiosidad y entusiasmo. Bajo el liderazgo del propo-
nente, sin darse cuenta, habían sacado la filosofía de la torre de marfil. Habían salido de 
las aulas de la universidad llevando la filosofía con ellos, y pronto se creó el espacio para 
continuar hablando de filosofía, más allá del aula. 

Los Cafés Filosóficos tienen su origen en París, en 1992, por iniciativa del profesor 
de filosofía, Marc Sautet. La idea fue llevar la Filosofía a públicos amplios, a la calle, a 
mezclarse con la vida para comprender el mundo (Sautet, 2012). Desde sus orígenes, los 
Cafés Filosóficos fueron ideados como provocadores de la reflexión filosófica creando 
las condiciones para ir de la opinión al pensamiento (Hardy, 2011) mediante el debate 
coloquial en espacios públicos. Los contextos de discusión informales e interactivos esti-
mulan el debate argumentativo (Braicovich, 2021). En este sentido, en Cuenca (Ecuador) 
se ha buscado que los Cafés Filosóficos sean ese espacio de libertad y espontaneidad para 
conversar de cuestiones que incitan a pensar, argumentar, reflexionar y teorizar. 

Las aulas suelen ser son espacios cerrados y homogeneizantes en función de los 
micropoderes instaurados en todo sistema educativo. Los escenarios formales de apren-
dizaje de la filosofía, generalmente, están atravesados por el control del cuerpo, el estar 
sentados erguidos y alerta (Santiago Muñoz, 2017). Según Tourn Travers (2020), la 
enseñanza de la filosofía implica la necesidad de transgredir los espacios institucionali-
zados en aras de crear las condiciones para pensar, en las que se tenga en consideración 
la relación entre el discurso y la corporalidad. Solé-Blanch (2024) sostiene que, las aulas 
universitarias representan la hegemonía del saber. 

Hay una intrínseca relación entre escenarios educativos y procesos cognitivos. 
Manchini (2020) plantea la necesidad de una pedagogía y una cognición corporizada, 
la enseñanza de la filosofía es corporizada. Los espacios que se habitan son sustanciales 
para el diálogo y la reflexión filosófica. Es necesario considerar la flexibilidad y adaptabi-
lidad como condiciones ineludibles de toda perspectiva pedagógica en la era posmoderna 
(Cuevas Salvador et al., 2024). 

Pese a que en el discurso se enarbola la crítica como esencial a la filosofía, los esce-
narios formales de educación suelen caracterizarse por prácticas docentes ancladas en 
la tradición conductista, bajo la lógica estímulo-respuesta (Reyes, 2007). Los estímulos 
suelen manifestarse en términos de calificaciones. En estos espacios educativos, tradi-
cionales caracterizados por la predictibilidad y el control (Alonso del Casar, 2025) no 
son los más fértiles para la reflexión filosófica. El ser humano es una corporeidad que se 
comporta como un todo (Ospina-Carmona et al., 2022). Los Cafés Filosóficos han sido 
vividos como espacios alternativos a los escenarios educativos tradicionales. La critici-
dad es el dispositivo de la reflexión filosófica superadora de lo que Ibáñez Martín (2021) 
llama la trampa del adoctrinamiento, en la que paradójicamente ha caído el dictado y 
repetición de teorías filosóficas. 

Las estéticas de lo educativo, tanto la arquitectura espacial como los ambientes 
sociales, son una dimensión clave en los procesos cognitivos y de reflexión. Los ambi-
entes arquitectónicos son una dimensión fundamental en las acciones e interacciones 
humanas (Palmese y Carles Arribas, 2017). La reflexión acerca de temas filosóficos ocurre 
en escenarios arquitectónicos e histórico culturales que inciden en sus lógicas, dinámicas 
y posibilidades enunciativas. Los Cafés Filosóficos son una muestra de cómo los espacios 
y sus ambientes pueden configurar escenarios propicios para abordar cuestiones filosófi-
cas en espacios no áulicos, distintos a los tradicionales de la academia. 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


728

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

Los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador) representan un volver de la filosofía a los 
espacios públicos, como en la Atenas griega. Sócrates sacó la filosofía a caminar por las 
calles de Atenas preguntado por la verdad (Gómez Santibáñez, 2017), la belleza, la amistad 
y otros temas de la cotidianidad y de aparente simpleza. Los escenarios de la reflexión 
socrática fueron el ágora, la plaza pública, las calles, considerados los más propicios para 
dialogar con la gente. Esto responde Sócrates cuando Fedro le dice que, probablemente, 
no ha salido de Atenas, «Así es, pero es porque quiero instruirme. Los campos y los árboles 
nada me enseñan, y solo en la ciudad puedo sacar partido del roce con los demás hombres» 
(Platón, s.f., p. 6). Sócrates reconoce la ciudad como el espacio público que tiene la capaci-
dad para instruir en la interacción con los demás. A más de 2000 años, la necesidad de 
espacios de diálogo y reflexión filosófica (Balladares Burgos, 2013) sigue latente. 

Una premisa para el diálogo reflexivo es la relación no jerárquica, en la que todas las 
opiniones son válidas y refutables (Charabati, 2020), dependiendo de la perspectiva. La 
horizontalidad de las interrelaciones personales es la condición para que se produzca un 
ambiente coloquial propicio para hablar desde las propias perspectivas y desde lo que 
se sabe y se quiere saber. Para pensar y hablar desde sí mismos, es necesario superar 
relaciones jerárquicas autoritarias de los espacios educativos tradicionales (Nieves Loja, 
2017). Los espacios educativos coloquiales son dispositivos para la interacción disten-
dida. Estas condiciones para el diálogo reflexivo en ambientes públicos son indispens-
ables. La horizontalidad es una de las características de los escenarios coloquiales de 
interacción social, lo que ha sido aprovechado bastante bien en los Cafés Filosóficos 
durante estos primeros 20 años. 

El legado pedagógico de Sócrates es el diálogo en lugares públicos acerca de temas 
cotidianos. «En Sócrates la filosofía se entiende como una búsqueda colectiva y a través 
del diálogo, tratando de dar respuesta a uno de los problemas cruciales de aquel momento: 
la ética» (Gómez Santibáñez, 2017, p. 4). La reflexión filosófica en el aula o más allá de 
ella, en la actualidad, puede ser una estrategia potente para invitar a públicos diversos a 
pensar temas tan complejos como: identidades, equidad, ciudadanías, libertades, violen-
cias y otros problemas y desafíos globales, que implican dimensiones filosóficas como la 
racionalidad, ética, estética, epistemología, política y la ontología misma. Según, López 
Morocho (2015), la educación de jóvenes y adultos, desde el contexto latinoamericano, 
debe considerar los saberes informales para construir aprendizajes para la vida, los Cafés 
Filosóficos van en esa lógica educativa. 

Los Cafés Filosóficos en estos más de 20 años en Cuenca (Ecuador) han demostrado 
que, se puede hacer reflexión filosófica sin aula, en espacios públicos capaces de con-
gregar públicos diversos en lo etario y sociocultural. El diálogo filosófico es ese potente 
dispositivo de preguntar, responder y reflexionar sobre temas tan diversos como desa-
fiantes (Escobar Vásquez y Ramírez Gallardo, 2020). Estos espacios de diálogo filosófico 
han procurado tener como ethos de enunciación la condición humana, desde circunstan-
cias y problemas de la cotidianidad de la época (Revista de filosofía, 2016). 

Sacar la filosofía a la calle sigue siendo disruptivo. No es común que Gagin, un profesor 
de la Universidad del Valle saliera en 2018, con un megáfono en mano, a dar una clase de 
filosofía en una plaza municipal en Cali, «ante estudiantes y transeúntes que se acercan 
a escucharlo y a participar, ha sentado el precedente de que la filosofía y el pensamiento 
pueden darse en las calles, en el retorno al ágora, piedra fundante de Atenas» (Aguilar, 
2018, p. 4). Sánchez Millán se refiere a un Café filosófico desarrollado en Vélez-Málaga, 
en 2014, como un lugar para pasar el rato dialogando en búsqueda del entendimiento a 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


729
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

consciencia. Los Cafés Filosóficos han sido el resultado pragmático del interés de hablar de 
filosofía más allá de la educación formal, y simbolizan la necesidad de una renovación rad-
ical de pensar lo pedagógico y estético de los procesos cognitivo-reflexivos en la filosofía. 

Continuar hablando de filosofía más allá del aula, en bares, patios, auditorios y otros 
espacios provistos de café, etc., fue el propósito inicial. Es difícil evaluar resultados pre-
cisos de este tipo de actividades no formales. Sin embargo, su vigencia durante más de 
20 años es muy elocuente de su incidencia en los intereses de quienes han participado, 
muchos de forma continua. Desde la perspectiva de la pedagogía hermenéutica, la fact-
ibilidad de emergencia y continuidad de estos espacios formativos supone «la formación 
como autocultivo, autoformación y autoeducación» (Vergara Henríquez, 2022, p. 184). 

La motivación por aprender es el gran desafío en el campo de la filosofía. Por ello, 
son particularmente valiosas concepciones pedagógico didácticas orientadas a compro-
meter a la gente a pensar filosóficamente, como muestran algunos estudios que tienen 
algún símil con la experiencia de este trabajo (Cerić y Cerić, 2022; Jaramillo Valencia 
y Betancur Buitrago, 2019). Estos encuentros basados en la automotivación han dado 
lugar a una práctica recurrente y vigente, pese a las dificultades y lógicas de lo no formal 
en educación.

3. La mediación del aprendizaje en estos 
escenarios, procesos cognitivos implicados 
El Café Filosófico es un espacio-tiempo de enseñanza y aprendizaje de la filosofía. Según 
Porta y Flores, citado en Nava-Preciado (2022), la filosofía es una experiencia que debe 
vivirse. Ferry (2007) dice que, «Se trata más bien de hacer posible un descubrimiento 
espontáneo de las ideas filosóficas» (p. 16). Según Prada Dussan (2023), la enseñanza y 
aprendizaje de la filosofía es una cuestión filosófica más que pedagógico-didáctico. Según 
Charabati, «el café es un lugar privilegiado para el debate filosófico pues crea un parénte-
sis en el espacio y en el tiempo para que los participantes puedan ocuparse de temas que 
probablemente han ido postergando» (2020, p. 75). Dónde y cuándo aprender y enseñar 
a reflexionar son elementos educativos sustanciales. Los Cafés Filosóficos se han conver-
tido en ese espacio-tiempo disruptivo con respecto a la tradición académica cuencana.

En el Café Filosófico, el educador es un mediador que cuestiona, y la pregunta es su 
estrategia fundamental. Según Nava-Preciado, «preguntar en la filosofía es una tarea 
que se extiende hasta los límites del propio agente» (2022, p. 229), Por otro lado, Nava-
Preciado citando a Cerletti sostiene que, «el interrogar filosófico no satisface, entonces, 
con el primer intento de respuesta, sino que se constituye fundamentalmente en el repre-
guntar» (2022, p. 24). Por ello, en el Café Filosófico el mediador crea puentes –chakanas-, 
que nos llevan hacia el otro, porque tanto el educador-mediador como el participante tie-
nen la misma condición de ser aprendices. Con el Café Filosófico, «la filosofía vuelve a las 
calles para actualizar la práctica de hacer preguntas, para restaurar el debate y el diálogo 
cotidianos» (Charabati, 2020, p.75). Este sentido del preguntar filosófico supone lo que 
Deleuze, en Castell Castro (2021), llama la creación del problema; quien filosofa, al ser 
interpelado por el problema lo crea desde una situación específica de problematización. 
Los aprendizajes ocurren como resultado del desafío de la pregunta de quienes asumen 
el rol de educadores no convencionales, en una lógica de genuina mayéutica. 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


730

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

La pregunta mayéutica es el potente dispositivo de la reflexión con una mediación 
difuminada entre quienes se congregan para reflexionar y tal vez aprender con otros. Se 
desdibuja el rol del profesor-mediador y el aprendiente, pues aprenden juntos en una 
concomitancia de roles. La dependencia cognitiva, tan instalada en los escenarios for-
males de enseñanza de la filosofía, va en contrasentido de lo mayéutico como dispositivo 
de reflexión (Martínez-Cruz et al., 2022). Los Cafés Filosóficos han sido escenarios de 
procesos cognitivos que implican, la automotivación, la genuina búsqueda del saber y el 
disfrute de la discusión sobre temas filosóficos. Gutiérrez-Pozo (2023) habla de la nece-
sidad de una pedagogía que genere la necesidad de aprender. La motivación propia es 
esencial para lograr aprendizajes tan desafiantes como los relacionados con la filosofía 
(Nava-Preciado, 2022). El debate es posible porque hay una mediación, «los cafés han 
sido tradicionalmente lugares de intercambio de palabras, donde los pensamientos pue-
den ser expresados con toda libertad e invitan al otro a intervenir» (Charabati, 2020, 
p. 73). En el Café Filosófico la mediación está presente, pero con roles y escenarios no 
convencionales para la enseñanza y aprendizaje. 

Desde el punto vista pedagógico y didáctico, el Café Filosófico puede llevar a una 
experiencia de aprendizaje mediado. Los aprendizajes suponen «una cualidad de la inte-
racción ser humano-entorno que resulta de los cambios introducidos en esta interacción 
por un mediador humano que se interpone entre el organismo receptor y las fuentes de 
estímulo. El mediador selecciona, organiza y planifica los estímulos» (Tebar Belmonte, 
2003, p. 38). Las temáticas planteadas en el Café Filosófico son los estímulos que pro-
vocan el diálogo, el debate y la reflexión. El Café Filosófico es «un espacio alternativo de 
discusión y reflexión en el que no se busca la verdad, sino descubrir la complejidad de 
las cuestiones que se plantean y que, por serias o triviales que parezcan, son sometidas a 
las exigencias del razonamiento filosófico» (Charabati, 2020, p. 76). Entonces, en el Café 
Filosófico la mediación es pedagógica y didáctica, «porque recurre simultáneamente a 
las dimensiones psicopedagógicas (la relación con quienes aprenden) y a las dimensiones 
didácticas (la relación con el saber o los saberes)» (Gómez Mendoza et al., 2005, p. 87).

El Café Filosófico tiende puentes con la didáctica de la filosofía. Según Gómez 
Mendoza, «ningún profesor de filosofía puede iniciar a sus estudiantes en la reflexión 
filosófica sin informarles sobre los problemas, conceptos y términos propios de la filoso-
fía» (2003, p. 18-19). Precisamente, estos aspectos son el presupuesto teórico didáctico 
del Café Filosófico, pues, «busca crear un ambiente en que se pueda conversar y debatir 
con cierto rigor cuestiones que atañen a los seres humanos» (Charabati, 2020, p. 77). Los 
procesos cognitivos tienen como elementos pedagógicos y didácticos medulares el qué, 
cómo, dónde, con qué y con quiénes se enseña y aprende.

El Café Filosófico es un dispositivo pedagógico y didáctico en el que «las sesiones sue-
len iniciar con una provocación, y a lo largo de la discusión se reformula constantemente 
la problemática. Hay un ir y venir del argumento a la experiencia» (Charabati, 2020, p. 
77). La mediación ocurre a través de la intervención de los participantes que provocan y 
promueven el debate. La participación en el debate es el dispositivo de la reflexión como 
proceso y fin del aprendizaje de los filosófico. 

Los Cafés Filosóficos entran en la lógica de un cambio pedagógico sustancial. «El 
giro copernicano en la educación se manifiesta de forma imperiosa en la necesidad del 
cambio de pregunta; preguntar cómo enseñar es la pregunta subsiguiente, porque lo 
principal y apremiante para concebir cómo enseñar, es saber cómo aprenden los estu-
diantes» (Portilla Faicán y Laurencio Leyva, 2018, p. 74). Los Cafés Filosóficos son muy 
desafiantes para la concepción y gestión didáctica de los procesos cognitivos en el apren-
dizaje de la filosofía. 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


731
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

4. Los participantes y sus perspectivas, la 
dimensión histórica
Para presentar las perspectivas de lo que han sido los Cafés Filosóficos en estos más de 
20 años, se hace una periodización que tiene por fin una perspectiva panorámica de los 
espacios y tiempos en los que ocurrieron. Se distinguen cuatro etapas que muestran la 
dimensión histórica de este relato. Los Cafés Filosóficos han tenido lugares itineran-
tes, desde bares hasta auditorios; siempre han sido espacios de acceso abierto y extra-
áulicos. Periodizar ha servido para distinguir los cambios que ha habido para mantener 
este espacio de deliberación filosófica. Se distingue, a grandes rasgos, cuatro etapas que 
ilustran la dimensión histórica de un evento que se ha convertido en una significativa 
expresión de la búsqueda de formas alternativas de reflexión filosófica. 

En la primera etapa, de 2003 a 2005, los Cafés Filosóficos se hicieron en bares de la ciu-
dad. Una experiencia de café, libro y rock de un grupo de estudiantes, motivó a la búsqueda 
de alternativas en la vida intelectual de quienes eran cercanos a la filosofía en la ciudad de 
Cuenca (Ecuador). Se vio en los Cafés Filosóficos la posibilidad de sacar la filosofía de las 
aulas. Se quiso desacralizar la filosofía académica y llevarla a públicos más amplios. 

El Primer Café Filosófico se realizó el sábado 25 de enero de 2003, en un Café-bar de 
moda en la ciudad. Esta primera experiencia congregó a un significativo número de asis-
tentes, entre los que estaban el reducido número de estudiantes en la carrera de filosofía 
y gente que se interesó por ser algo novedoso. Por alrededor de dos horas, entre café y 
otras bebidas de bar se abordaron temas como: la necesidad de transformar la educa-
ción, la influencia que los medios de comunicación, la filosofía como una alternativa de 
vida y la Pachasofía del pueblo Saraguro. La participación fue entusiasta provocando 
largas y entretenidas discusiones. El segundo Café Filosófico cambió la metodología de 
la presentación de ponencias a ver y analizar una película, la adaptación de la novela 
de Jostein Gaarder, El mundo de Sofía. Los comentarios, críticas y preguntas sobre la 
película fueron variadas y numerosas. Los Cafés Filosóficos se fueron consolidando.

La segunda etapa tuvo lugar de 2005 a 2009. Este Café Filosófico discurrió sobre 
la Teoría crítica de la sociedad. Se mantuvo la metodología de presentar ponencias y 
se implementó un expositor experto en las temáticas. La discusión de una variedad de 
temas relacionados con la Teoría crítica abrió un amplio debate, pero aún no provocaría 
controversias como las siguientes, tales como el fascismo y el nacismo

A esas alturas, el Café Filosófico se había consolidado como un espacio alternativo 
de reflexión en la ciudad. Pero, también iban apareciendo sus detractores, unos, desde 
la academia, veían la propuesta como poco seria, sin fundamentos teóricos suficientes y 
sin la venia de los intelectuales del momento, «propietarios» de la cultura en la ciudad. 
Otros aseguraban que el Café Filosófico era una cuestión de novelería que buscaba posi-
cionar a sus miembros dentro de los círculos culturales. No se reconocía el valor real de 
la propuesta, que era y sigue siendo, invitar a filosofar a la ciudadanía en general. 

La tercera etapa de los Cafés Filosóficos tuvo lugar entre2009 y 2013. Con el mismo 
espíritu polémico de la segunda etapa, se discutieron temas como el papel de las mujeres 
en la filosofía o si Ecuador es un país libre de filosofía (parafraseando a Benjamín Carrión 
y la idea de que en Ecuador carece de filósofos). La regularidad de los Cafés Filosóficos 
pasó de un café cada tres meses a un café cada mes. En esta etapa el proyecto tomó el 
nombre de Café Filosófico de QenK (onomatopeya de Cuenca). Los diseños de los afi-
ches mejoraron y hubo un tiraje impreso mayor. El espacio creado en 2003 tenía fama 
y público cautivo que se había integrado como un grupo regular que seguía cada Café 
Filosófico y esperaba el siguiente.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


732

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

La cuarta etapa va de 2013 hasta la actualidad. El Café Filosófico fue organizando 
como una edición en el Ciclo Cine Café, sobre las relaciones entre cine y filosofía. Las 
temáticas volvieron a ser variadas y en sintonía con las problemáticas del momento que 
conectaban con cuestiones filosóficas. La pandemia no detuvo esta iniciativa, se mantuvo 
la regularidad de tres cafés por año. El Covid puso en jaque a los sistemas formales de 
educación (Suárez Lantarón et al., 2021). Los Cafés Filosóficos se vieron menos afecta-
dos porque se desarrollaban en espacios abiertos y en mejores condiciones sanitarias. 

Estos más de 20 años del Café filosófico, cuyo relato se ha intentado a través de una 
periodización a grandes rasgos, han dejado valiosas lecciones. Una de las primeras es 
que, la idea de sacar la filosofía de las aulas es posible. Y la más valiosa, que la reflexión 
filosófica necesita de la libertad que ofrecen los cafés o bares. Sacar la filosofía a la calle 
es volver a lugares como bares, cafés y otras formas de ágora contemporánea. 

5. Sentidos y relevancia de la reflexión en los 
Cafés Filosóficos 
Los Cafés Filosóficos, en lo esencial, han promovido el pensamiento crítico mediante 
el diálogo. Han tenido varios sentidos, que van desde la necesidad de hablar de filoso-
fía más allá del aula hasta abordar temas de interés puntual. La relevancia de los Cafés 
Filosóficos en la panorámica social de Cuenca (Ecuador) radica en haber creado espacios 
destinados al encuentro de personas interesadas en la exploración y discusión sobre 
temas vinculados con la filosofía. Hay que tener en cuenta que estos espacios no son solo 
una reunión de amigos, pues se definen como «un espacio alternativo de discusión y 
reflexión en el que no se busca la verdad, sino descubrir la complejidad de las cuestiones 
que se plantean y que, por serias o triviales que parezcan, son sometidas a las exigencias 
del razonamiento filosófico» (Charabati, 2020, p. 76). 

Estos encuentros han permitido estimular el pensamiento crítico a través de temas 
que ponen en cuestión formas de pensar y hacer en los planos de lo individual y social, 
«se requiere de un esfuerzo en el que el diálogo es la base para que se dé la reflexión 
crítica, de tal forma que los participantes puedan ofrecer argumentos que respondan al 
tema o inquietud del momento» (Lozano Bravo, 2023, p.4). Estudiantes, académicos y 
otros públicos han encontrado en estos eventos la oportunidad de cuestionar suposicio-
nes, examinar creencias arraigadas y pensar rigurosa y analíticamente. Se puede decir 
que, se ha provocado la reflexión filosófica orientada a fomentar la capacidad de análisis 
y evaluación de argumentos. 

A diferencia de la educación formal basada en el obligatorio cumplimiento, los Cafés 
Filosóficos son una «invitación a pasar largos periodos de tiempo acompañados de una 
taza de café que permite que las conversaciones cambien y se alarguen a placer, con-
cediendo la posibilidad de pasar de un intercambio de opiniones a uno de reflexiones 
filosóficas» (Villaseñor Moreno, 2023, p.3). Estos espacios intelectuales han permitido 
reflexionar sobre la acción humana y sus consecuencias fomentando el derecho a una 
educación para interpretar y actuar en el mundo (Ruiz, 2021). Los participantes han 
podido encontrarse con diversas visiones del mundo, ampliando sus horizontes intelec-
tuales. Esto coincide con la función de la práctica filosófica, que, según Samper, es la de 
«facilitar aquella situación que, individual o colectivamente, permite el diálogo necesario 
para clarificar las cosas, es decir, poderlas ver a aquella distancia en que muestran su 
naturaleza y alcance» (2014, p. 28). 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


733
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

Los diversos temas planteados en los Cafés Filosóficos han fomentado el diálogo e 
intercambio de ideas entre personas con diferencias etarias, de formación académica, 
socioculturales, entre otras. Para el quehacer filosófico, es fundamental el diálogo, puesto 
que «este diálogo permite compartir las impresiones e ideas que se tiene acerca de la 
realidad, intercambiando y generando nuevos saberes gracias a un ejercicio crítico filo-
sófico que seguirá enriqueciéndose a medida que el sujeto sea capaz de conocer nuevas 
perspectivas» (Madera, 2012, p.172). 

Los Cafés Filosóficos han promovido una comunidad filosófica conformada por per-
sonas interesadas en el diálogo y el pensamiento crítico, convirtiéndose en un espacio en 
el que las personas pueden integrarse, compartir su amor por la filosofía, encontrar inspi-
ración intelectual y participar del diálogo sosegado y franco. La reflexión en este entorno 
comunitario fortalece los lazos entre los participantes y promueve la difusión de la filosofía 
en la sociedad como una actividad humana abierta para todas y todos creando las condicio-
nes para la participación democrática. Se practica la democracia que se predica. 

Los participantes han encontrado en los Cafés Filosóficos un lugar donde sentirse 
escuchados y comprendidos. Los Cafés Filosóficos son una práctica filosófica que educa, 
pues, «la filosofía enseña a conducirse en la vida y por eso no puede dejarse para cuando 
la vida ya ha pasado» (Gutiérrez-Pozo, 2023, p. 154). El papel de los Cafés Filosóficos en la 
difusión y desarrollo del pensamiento filosófico han fomentado la práctica y la enseñanza 
de la filosofía como ejercicio de la subjetividad vinculada a la existencia humana (Díaz 
Bernal y Pulido Cortés, 2011; Brenifier, 2011). Han sido los espacios donde encontrar 
estímulo intelectual y emocional, que muchas veces no hay en las aulas u otros espacios 
académicos formales.

Los Cafés Filosóficos se han convertido en espacios accesibles para aquellos que 
deseen explorar la filosofía sin tener una determinada formación académica formal. El 
sentido y la relevancia de los Cafés Filosóficos radica en su contribución a ampliar el 
alcance del pensamiento filosófico más allá de los círculos académicos fomentando la 
participación de un público diverso. 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


734

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

Tabla 1.
Contraste entre escenarios de educación formal y el Café filosófico

Educación en filosofía

Formal universitaria No formal

Clases en aulas Cafés Filosóficos en bares, patios, etc. provistos de 
café

Abordaje académico formal con horarios por 
asignaturas y de obligatorio cumplimiento

Deliberación filosófica en espacios-tiempo 
educativos no formales, se pasa el rato dialogando 

sobre filosofía

Escenarios formalizados académicamente, 
prevalecen los aprendizajes con fines curriculares

Escenarios educativos disruptivos distendidos,

orientados a la reflexión y al disfrute de lo filosófico 

Disciplina imperativa Autodisciplina

Predominio de la motivación extrínseca Aprendizajes intrínsecamente motivados por la 
búsqueda del saber y el disfrute de temas filosóficos 

Predominio de la lectura y la escucha silenciosa, 
repetición de teorías filosóficas, en la lógica de 

pedagógicas conductistas

Prevalece la oralidad interactiva, el debate 
coloquial, argumentativo y crítico, en una lógica de 

renovación del pensamiento pedagógico y estético 
de los procesos y escenarios de reflexión filosófica

Lógicas de poder propias de las aulas en la 
tradición de la educación formal

Espacios horizontales que escapan a los escenarios 
educativos jerárquico-formales

Espacios institucionalizados, cerrados Espacios abiertos, alternativos y novedosos para el 
debate filosófico

Control del cuerpo, lo propio es estar sentados 
erguidos y alerta para la escucha 

Espacio de libertad y espontaneidad para conversar 
desde el relax del discurso y la corporalidad

Grupos homogéneos de estudiantes por matrícula Públicos diversos en lo etario y sociocultural

Dependencia cognitiva predominante en los 
escenarios formales de enseñanza de la filosofía

Mediador y participante son aprendices no 
convencionales, en una lógica de genuina 

mayéutica

Dentro del aula: prácticas educativas 
caracterizadas por la hegemonía del saber y la 

jerarquía de micropoderes 

Más allá del aula: reflexión filosófica para públicos 
amplios y diversos en relación de

horizontalidad, 

todas las opiniones son válidas y refutables

Evaluación de los aprendizajes No hay evaluación de los aprendizajes, se tiene 
percepciones de la asistencia y participación

Nota. Con el contraste se pretende una semblanza ilustartiva, no caricaturesca del aula tradicional 
formal, en el campo de la filosofía, con el fin de relievar las diferencias en clave comparada. 

El aula tiene sus lógicas, tradiciones y necesidades propias de la educación formal. 
En este estudio, se ha relievado quello que contrasta con la educación no formal, sin 
aula, esto no significa que no se reconoscan las importantes e históricas bondades que 
han hecho posible mantener el estudio de la filosofia como carreras universitarias. Se 
destacan las oportunidades de la educación sin aula para ilustrar las potencialidades de 
propuestas novedosas como los Cafés Filosoficos motivo de este estudio, que podrían ser 
commplentarias de la educación formal. Educación formal y no formal no son exluyen-
tes, pueden enriquecerse mutuamente, como ha sucedido en esta experiencia educativa 
mantenida por más de 20 años.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724


735
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

6. Conclusiones
Los Cafés Filosóficos se han convertido en escenarios disruptivos para la reflexión filo-
sófica en Cuenca (Ecuador). Se han caracterizado por ser dispositivos de reflexión filo-
sófica. Desde las perspectivas pedagógica y didáctica, es muy relevante el sentido de los 
procesos cognitivos que conducen a valorar su función educativa. 

La no formalidad y la autodisciplina, rasgo esencial de la motivación intrínseca, han 
sido dos dimensiones clave para hacer reflexión filosófica sin aula. Dónde y cuándo apren-
der y enseñar a reflexionar son elementos educativos sustanciales, que muestran las dife-
rencias sustanciales entre los formatos y escenarios educativos formales y no formales. 

Los Cafés Filosóficos han constituido una experiencia educativa de tipo no formal 
creada y aprovechada por quienes quieren formarse en filosofía en espacios alternativos. 
Los escenarios no formales alternativos para la reflexión filosófica se caracterizan por 
concitar el interés para hablar de cuestiones filosóficas en ambientes distendidos, en cli-
mas de horizontalidad, diversidad y, en consecuencia, alteridad. Se experimentó con una 
estrategia didáctica novedosa para el contexto y se convirtió en una práctica recurrente y 
de mucha significación para organizadores y participantes. 

Estos encuentros han sido una oportunidad para explorar aspectos relevantes de la 
condición humana y cuestionar algunas creencias arraigadas y descubrir nuevas pers-
pectivas en ambientes educativos acogedores y coloquiales, que están más allá del aula 
tradicional, con gran potencial de ser una alternativa complementaria. Estos espacios de 
encuentro intelectual se han convertido en un espacio importante para quienes buscan 
ampliar perspectivas y adentrarse en el mundo de la Filosofía. El aniversario 20 muestra 
la vigencia y sentido de los Cafés Filosóficos como un espacio intelectual, participativo 
e igualitario de gran valor cultural. La educación de jóvenes y adultos, desde el contexto 
latinoamericano, debe considerar el potencial de los saberes informales para construir 
aprendizajes para la vida.

7. Referencias
Acosta, F. (2011). La educación comparada en América Latina: estado de situación y 

prospectiva. Revista latinoamericana de educación comparada, 2(2), 73-83. 

Aguilar, J. (2018). Public affairs in antique. A return to the agora. Guillermo de Ockham, 
16(2), 3-4. Doi:https://doi.org/10.21500/22563202.3993

Alonso del Casar, J. (2025). Pedagogías salvajes: nuevas concepciones para una ontología 
relacional en educación. Teoría de la Educación. Revista Interuniversitaria, 37(1), 
45-63. https://doi.org/10.14201/teri.31881

Braicovich, R. (2021). Proyecciones didácticas de la teoría argumentativa de la razón. 
Sophia, colección de Filosofía de la Educación, 30, 203-223. https://doi.
org/10.17163/soph.n30.2021.07

Brenifier, Ó. (2011). Filosofar como Sócrates. Introducción a la práctica filosófica. G. 
Arnaiz (Ed.). Diálogo. 

Cerić, H. y Cerić, E. (2022). A comicsophy approach to teaching philosophy. Childhood & 
Philosophy, 18, 01–22. https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.64892

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724
https://doi.org/10.21500/22563202.3993
https://doi.org/10.14201/teri.31881
https://doi.org/10.17163/soph.n30.2021.07
https://doi.org/10.17163/soph.n30.2021.07
https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.64892


736

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

Castell Castro, A. (2021). Gilles Deleuze. El caso de la enseñanza de la filosofía. Discusiones 
Filosóficas, 22(39), 157–172. https://doi.org/10.17151/difil.2021.22.39.9

Charabati, E. (2020). La filosofía de café: el primer café filosófico en México. Revista 
Internacional de Filosofía Aplicada HASER, (11), 63–91. doi:https://doi.
org/10.12795/HASER/2020.i11.0

Cuevas Salvador, J., Olguín Guzmán, E. y Retama Guzmán, C. (2024). Postmodernidad 
educativa: análisis comparado sobre la conexión con el proceso de enseñanza 
aprendizaje del alumnado universitario de México y España.  Revista 
Española de Educación Comparada, (46), 212–230. https://doi.org/10.5944/
reec.46.2025.41779

Díaz Bernal, J.G. y Pulido Cortés, Ó. (2011). Current challenges in the teaching of de 
Philosophy. Cuestiones de Filosofía, 24,11–18. https://doi:10.19053/01235095.
v5.n24.2019.9750

Escobar, A. y Ramírez, C. (2020). El diálogo filosófico como aventura y experiencia que 
cura. Sophia, colección de Filosofía de la Educación, 29, pp. 261-285. https://doi.
org/10.17163/soph.n29.2020.09

Ferry, L. (2007). Aprender a vivir. Taurus. 

García Ruiz, M. J. (2012). Impacto de la globalización y el postmodernismo en la 
epistemología de la educación comparada.  Revista Española de Educación 
Comparada, (20), 41–80. https://doi.org/10.5944/reec.20.2012.7593

García Ruiz, M. J., Espejo Villar, B., & Lázaro Herrero, L. (2024). Editorial: 
Miradas epistemológicas y metodológicas comparadas en tiempos de 
postmodernidad. Revista Española de Educación Comparada, (46), 11–19. https://
doi.org/10.5944/reec.46.2025.43598

Gómez Santibáñez, G. (2017). Socrates and the philosophical attitude. Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales. 

Gómez Rodríguez, J. L. (2011). Sócrates en el umbral entre el mito y la razón. Silva. 

Gómez Mendoza, M. Á. (2003). Introducción a la Didáctica de la Filosofía. Editorial 
Papiro. 

Gómez Mendoza, M. Á., Alzate Piedrahíta, M. V., Arbeláez Gómez, M. C., Romero Loaiza, 
F. y Gallón, H. (2005). Intervención y mediación pedagógica: los usos del texto 
escolar. Revista Colombiana de Educación, 49, 83-102. bit.ly/43m7vVK

Gutiérrez-Pozo, A. (2023). Aproximación Filosófica a la pedagogía paidocéntrica. Sophia, 
34, 159–179. https://doi.org/10.17163/soph.n34.2023.05

Hardy, P. (2011). Have you said ‘Café Filosófico’? El Búho: Revista electrónica de la 
Asociación Andaluza de Filosofía, 1-6. https://elbuho.revistasaafi.es/buho9/
hardy.pdf

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724
https://doi.org/10.17151/difil.2021.22.39.9
https://idus.us.es/browse?value=Charabati,%20Esther&type=author
https://doi.org/10.12795/HASER/2020.i11.0
https://doi.org/10.12795/HASER/2020.i11.0
https://doi.org/10.5944/reec.46.2025.41779
https://doi.org/10.5944/reec.46.2025.41779
http://dx.doi.org/10.19053/01235095.v5.n24.2019.9750
http://dx.doi.org/10.19053/01235095.v5.n24.2019.9750
https://doi.org/10.5944/reec.20.2012.7593
https://doi.org/10.5944/reec.46.2025.43598
https://doi.org/10.5944/reec.46.2025.43598
https://bit.ly/43m7vVK
https://doi.org/10.17163/soph.n34.2023.05


737
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

Herradas Martin, S. (2021). Evaluación de la práctica de los docentes de educación 
obligatoria, estudio comparado en Europa.  Revista Española de Educación 
Comparada, 39, 238–253. https://doi.org/10.5944/reec.39.2021.27388

Ibáñez-Martín, J. A. (2021). La enseñanza de la filosofía y el cultivo de la inteligencia. 
Una segunda mirada al Sentido Crítico y al Adoctrinamiento. Revista Española de 
Pedagogía, 79 (278), 33-50. https://doi.org/10.22550/REP79-1-2021-11

Jaramillo Valencia, B. y Betancur Buitrago, B. (2019). Dimensión estética en la 
enseñanza de la filosofía: posibilidades de sensibilización frente a la diversidad 
ideológica en el posconflicto colombiano.  Perseitas,  7(1), 18–39. https://doi.
org/10.21501/23461780.3155

Lázaro Lorente, L. M. (2022). La UNESCO y los futuros de la educación superior hasta 
2050. Por una ampliación del derecho a la educación que incluya a la educación 
superior. Revista Española de Educación Comparada, 41, 271–280. https://doi.
org/10.5944/reec.41.2022.33879

López Morocho, L. R. (2015). Reflexión sobre el enfoque teórico metodológico de la 
educación para jóvenes y adultos, una visión desde Améric Latina. Sophia, 19, 93-
110. https://doi.org/10.17163/soph.n19.2015.06

Lozano Bravo, S. I. (2023). Los cafés filosóficos en PILARES Paulo Freire: Filosofar 
en la ciudad. Normas y Prácticas Situadas. Ciencia y Filosofía. 10(11), 45-56. 
DOI:https://doi.org/10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.71

Madera, S. (2012). El pensamiento filosófico: clave del desarrollo social y urbano. Sophia, 
12, 170-179. https://doi.org/10.17163/soph.n12.2012.10

Manchini, N. (2020). Cuerpo, presencia y distancia en la enseñanza de la filosofía. 
Eexploración educativa durante el distanciamiento social. Childhood & Philosophy, 
16(36), 01–25. https://doi.org/10.12957/childphilo.2020.50438

Martínez-Cruz, J., Ruiz-Flores, L. y Feo, R. (2022). Modelo didáctico para la enseñanza 
de la filosofía mediada por la experiencia artística. Educación y Humanismo, 24, 
43, 67-86. https://doi.org/10.17081/eduhum.24.43.5433

Nava-Preciado, J. M. (2022). Enseñanza de la filosofía en adolescentes a partir de sus 
intereses y preocupaciones. Sophia, colección de Filosofía de la Educación, 33, 
225-248. https://doi.org/10.17163/soph.n33.2022.08

Nieves Loja, G. M. (2017). Hannah Arendt y el problema de la educación. Sophia: 

 colección de Filosofía de la Educación, 23(2), 219-235. https://doi.org/10.17163/soph.
n23.2017.08

Obiols, G. y Cerletti, A. (2000). Modalidades y contenidos de la enseñanza filosófica. En 
G. Obiols y E. Rabossi (Comp.), La Enseñanza de la filosofía en debate: coloquio 
Internacional sobre la enseñanza de la filosofía. Novedades Educativas.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724
https://doi.org/10.5944/reec.39.2021.27388
https://doi.org/10.22550/REP79-1-2021-11
https://doi.org/10.21501/23461780.3155
https://doi.org/10.21501/23461780.3155
https://doi.org/10.5944/reec.41.2022.33879
https://doi.org/10.5944/reec.41.2022.33879
https://doi.org/10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.71
https://doi.org/10.17163/soph.n12.2012.10
https://doi.org/10.17081/eduhum.24.43.5433
https://doi.org/10.17163/soph.n33.2022.08
https://doi.org/10.17163/soph.n23.2017.08
https://doi.org/10.17163/soph.n23.2017.08


738

Gladys Isabel Portilla Faicán; César Solano Ortiz; Cristian Barreto Calle; Ángel Japón Gualán

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 723-739

doi:10.5944/reec.49.2026.44724

Ospina-Carmona, J. F., Tobón-Vásquez, G., Montoya-Londoño, D. M. y Taborda Chaurra, 
J. (2022). Filosofía de la mente y algunos paradigmas del aprendizaje en Psicología 
de la educación. Sophia, colección de Filosofía de la Educación, 33, 43-69. https://
doi.org/10.17163/soph.n33.2022.01

Palmese, C. y Carles Arribas, J. L. (2017). Evolución de la experiencia plurisensorial: 
Entre arte y vida cotidiana. Bajo Palabra. Revista de Filosofía, 14, 95-101. https://
doi.org/10.15366/bp2017.14.006

Platón. (s.f.). Fedro o sobre la belleza. Escuela de Filosofía Universidad. ARCIS. 

Portilla Faicán, G. I. y Laurencio Leyva, A. (2018) La innovación de la práctica docente, 
desde la perspectiva relacional ciencia, tecnología y sociedad. Alternativas (18), 
71-78. https://dx.doi.org/10.23878/alternativas.v18i1.255

Prada-Dussán, M. (2024). Reducción de la filosofía: dos décadas de políticas públicas en 
la construcción de la enseñanza de la filosofía en Colombia. Estudios de Filosofía, 
69, 177-198. https://doi.org/10.17533/udea.ef.353222

Ruiz, G. R. (2021). El derecho a la educación: definiciones constitucionales comparadas 
en América del Sur.  Revista Española de Educación Comparada, 39, 61–80. 
https://doi.org/10.5944/reec.39.2021.29247

Reyes, D. (2007). Educational policies in philosophical reflection. Sofía, 3, 13-32. https://
doi.org/10.17163/soph.n3.2007.01

Revista de filosofía. (2016). Expediente sobre la cuestión de la enseñanza de la 
filosofía.  Revista de filosofía,  72, 203-220.  https://dx.doi.org/10.4067/S0718-
43602016000100013

Samper, J. L. (2014). Apuntes sobre los supuestos de las práctica filosófica. Revista 
Internacional de Filosofía Aplicada Haser, 5, 15-31. 

Sánchez Millán, A. (2014). Ejemplo de un Café filosófico sobre la aceptación social. Búho: 
Revista electrónica de la Asociación Andaluza de Filosofía, 19, 250-264. 

Santiago Muñoz, Ana. (2017). La sociedad de control: una mirada a la educación del siglo 
XXI desde Foucault. Revista de filosofía, 73, 317-336. https://dx.doi.org/10.4067/
S0718-43602017000100317

Savater, F. (2016). La aventura de pensar. Penguin Random House Grupo Editorial. 

Sautet, M. (2012). Um café para Sócrates. Como a filosofia pode ajudar a compreender 
o mundo de hoje. José Olimpyo.

 Solé-Blanch, J. (2024). Autoridad, vínculo y saber en educación. Transmitir un 
testimonio de deseo. Teoría de la Educación. Revista Interuniversitaria, 36(2), 
139-155. https://doi.org/10.14201/teri.31537

Suárez Lantarón, B., García-Perales, N. y Elisondo, R. C. (2021). La vivencia del alumnado 
en tiempos COVID-19: estudio comparado entre las universidades de Extremadura 
(España) y Nacional de Río Cuarto (Argentina). Revista Española de Educación 
Comparada, (38), 44–68. https://doi.org/10.5944/reec.38.2021.28936

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724
https://doi.org/10.17163/soph.n33.2022.01
https://doi.org/10.17163/soph.n33.2022.01
https://doi.org/10.15366/bp2017.14.006
https://doi.org/10.15366/bp2017.14.006
https://dx.doi.org/10.23878/alternativas.v18i1.255
https://doi.org/10.17533/udea.ef.353222
https://doi.org/10.5944/reec.39.2021.29247
https://doi.org/10.17163/soph.n3.2007.01
https://doi.org/10.17163/soph.n3.2007.01
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602016000100013
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602016000100013
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602017000100317
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602017000100317
https://doi.org/10.14201/teri.31537
https://doi.org/10.5944/reec.38.2021.28936


739
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 723-739
doi: 10.5944/reec.49.2026.44724

Filosofía sin aula: sentido y trayectoria de los Cafés Filosóficos en Cuenca (Ecuador)

Tebar Belmonte, L. (2003). El perfil del profesor mediador. Aula XXI y Santillana.

Tourn Travers, J. (2020). Los cuerpos enseñantes en el aula de Filosofía. Ciencias 
Sociales y Educación, 9(17), 95-115. https://doi.org/10.22395/csye.v9n17a5

Vergara Henríquez, F. J. (2022). Elementos hermenéutico-dialógicos para una formación 
universitaria eco-relacion. Sophia, 33, 171-198. https://doi.org/10.17163/soph.
n33.2022.06

Villaseñor Moreno, A. M. (2023). Los terceros espacios en la filosofía cotidiana. Ciencia 
y Filosofía, 10(11), 69-77. https://doi.org/10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.69

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44724
https://doi.org/10.17163/soph.n33.2022.06
https://doi.org/10.17163/soph.n33.2022.06
https://doi.org/10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.69

